
  [image: 1.png]


  [image: ]


  
    PALAVRAS INICIAIS


    Apresentamos esta coletânea reunindo os trabalhos científicos submetidos ao Congresso Internacional sobre Democracia, Decolonialidade e Direitos Humanos, realizado entre os dias 21 e 27 de outubro de 2017, na Faculdade Mineira de Direito  PUC Minas e na Faculdade de Direito Milton Campos.


    O evento foi realizado em parceria entre os Programas de Pós-graduação em Direito da PUC Minas, da Faculdade de Direito Milton Campos e da Faculdade Damas do Recife, contanto, para tanto, com o financiamento público do Programa de Excelência Acadêmica (PROEX) da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). É necessário dizer que nosso evento apenas se concretizou em virtude de tal apoio.


    A presente edição desta coletânea não teria sido possível sem o patrocínio de editoração da Livraria e Editora D’ Plácido. E faz-se fundamental registrar que contamos com a sempre decisiva contribuição, à título de patrocínio, da Ordem dos Advogados do Brasil Minas Gerais. Manifestamos aqui nosso profundo reconhecimento pelo comprometimento da OAB-MG com a academia jurídica em nosso estado. É mesmo louvável que a direção da OAB-MG tenha preclara consciência de que não haverá profissionais de qualidade sem a excelência acadêmica.


    O Congresso Internacional sobre Democracia, Decolonialidade e Direitos Humanos contou com a participação de mestras e doutoras do cenário acadêmico jurídico nacional e internacional, reunindo pesquisadoras e teóricas da Áustria, Escócia, Argentina e mais sete estados brasileiros: Ceará, Tocantins, Goiás, Rio de Janeiro, Pernambuco, São Paulo e Minas Gerais.


    As proporções do evento condizem com o delicado momento atravessado pela democracia brasileira, em termos de crise das instituições públicas, crise política generalizada e tensão social.


    No dia 21 de outubro, na Faculdade de Direito Milton Campos, acadêmicos, especialistas e ouvintes tiveram a oportunidade de debater algumas das principais questões relativas à teoria da Democracia, Decolonialidade e Direitos Humanos, nos seguintes grupos de trabalho: 1. Desmantelamento do Estado Social e do Direito do Trabalho; 2. Democracia, Biopolítica e Corpos Políticos; 3. Decolonialidade e Direitos Humanos; 4. Democracia Radical; e, 5. Estado de Exceção e Desobediência Civil.


    Entre os dias 25 e 27 de outubro de 2018, na Faculdade Mineira de Direito  PUC Minas, campus Praça da Liberdade, as ouvintes tiveram a oportunidade de participar dos painéis temáticos, que contaram com uma rede de especialistas nacionais e internacionais, que debateram temas diversificados, como as práticas biopolíticas no Brasil de hoje, o genocídio do Estado Islâmico e o apagamento da memória, a construção de universidades democráticas e emancipadoras, o estado de exceção no Brasil e a morte simbólica do povo, o movimento negro e a descolonização do conhecimento e a desobediência civil como potência.


    No momento em que finalizamos esta coletânea, as universidades públicas e privadas já sofrem com os efeitos da aprovação da Emenda Constitucional 95/2016, que congelou os gastos públicos da União, em áreas como educação e saúde, por 20 anos. Seguimos, no entanto, resistindo. Enquanto alunas, enquanto pesquisadoras e enquanto professoras. Seguimos transformando nossos trabalhos em luta.


    Agradecemos, em especial, as professoras e professores Guilherme Coelho Colen, Fabricio de Matos Gonçalves, George Browne Rego, Luciana da Silva Costa, José Luiz Quadros de Magalhães, Júlio Aguiar de Oliveira, Airton Lisle Cerqueira Leite Seelaender, Marinella Machado Araújo, Jorge Mascarenhas Lasmar, Airton Aloísio, Daniela Villani Bonaccorsi, Fernando Antônio de Carvalho Dantas, Germana de Oliveira Moraes, Miracy Barbosa de Sousa Gustin, Juliana Neuenschwander Magalhães, Jacopo Martire, Nilma Lino Gomes, Andityas Soares de Moura, Stephan Kirste, Jorge Eduardo Douglas Price e José Eduardo Cardozo, pelo diálogo e cooperação.


    Estamos convencidos de que este projeto contribuirá para formação de jovens estudantes e cidadãs engajadas com os Direitos Humanos e a Democracia no Brasil.


    Belo Horizonte, março de 2018.


    Bárbara Nascimento de Lima


    Lucas de Alvarenga Gontijo


    Mariana Ferreira Bicalho

  


  
    A CRISE DE REPRESENTAÇÃO POLÍTICA NO CONTEXTO DA ONDA DE PROTESTOS GLOBAIS DO INÍCIO DA DÉCADA DE 2010


    Bruno Morais Avelar Lima1


    Douglas Carvalho Ribeiro2


    1. GLOBALIZAÇÃO E CRISE DE REPRESENTAÇÃO


    Vivencia-se atualmente uma intensa e generalizada crise institucional em âmbito global. Os aparatos estatais têm se mostrado insuficientes em sua tarefa de organizar a vida coletiva para uma ampla parcela da população mundial. Tal fenômeno pode ser observado não apenas nas ditaduras abertamente repressivas, mas como também nos próprios sistemas de democracia representativa ocidental. As instituições dominantes têm falhado em conferir legitimidade ao exercício do poder, criando uma cisão quase insuperável entre o Estado e a sociedade.


    O distanciamento das organizações político-administrativas em relação às demandas sociais se aprofunda na medida em que as relações sociopolíticas se tornam cada vez mais complexas no contexto contemporâneo. A descrença nos procedimentos eleitorais e a ausência de canais de efetiva participação popular na vida pública têm gerado a sensação geral de que o Estado Democrático de Direito se transformou em uma peça de ficção política (COMPARATO, 2004).


    O processo de globalização e o advento de novos padrões de sociabilidade enfraqueceu a capacidade organizativa dos Estados nacionais, que passaram a pautar suas decisões políticas, principalmente, tendo em vista a dinâmica econômica do mercado mundial e não a vontade popular. Houve um recuo no modelo do Estado de bem-estar social e uma consequente expansão do neoliberalismo3. Este processo intensificou ainda mais as tensões existentes entre os órgãos estatais e a população em geral, gerando um sentimento geral de descrença em relação às instituições e o esvaziamento da esfera política 4.


    Deste modo, o instrumento da representação, que em teoria viabilizaria tecnicamente o exercício indireto do poder de muitos por meio de alguns poucos representantes, mesmo em grandes e populosos territórios, tem sido cada vez mais questionado como mecanismo idôneo à construção da democracia. Tal mecanismo foi essencial para a teorização do Estado Moderno pautado pela ideia de democracia. Todavia, reversamente, tem possibilitado a dominação de uma pequena elite política e financeira na estrutura estatal, que governa em nome de seus interesses particulares na contramão do bem-estar comum. O descompasso entre a vontade dos representados e dos representantes tem sido chamado de “crise da representação”.


    Assim sendo, o funcionamento regular do Estado mais tem se assemelhado ao puro arbítrio e à imposição da força, permitindo que os interesses particulares daqueles que dominam as instituições sejam impostos à coletividade, em detrimento da prestação adequada dos serviços estatais e da gestão democrática dos interesses coletivos. Por sua vez, a tentativa de alterar esse panorama e de dar concretude aos pressupostos de soberania popular da democracia, que sustentam teoricamente a existência das instituições estatais cada vez mais se confunde com movimentos de rebeldia e de legítima resistência, reivindicando sua participação efetiva na formação das decisões de interesse coletivo.


    No nível local, a globalização dos mercados afetou diretamente a governança nas municipalidades, tendo atuado os poderes locais, com frequência, tão somente no sentido de criar condições atrativas para o mercado financeiro internacional. A arbitrariedade e ineficiência do aparato público são sentidas cotidianamente pelas pessoas nos espaços urbanos. A gestão antidemocrática das cidades criou um ambiente socioeconômico extremamente desigual, no qual há graves problemas de violência urbana, déficit de moradia, degradação ambiental e problemas de saúde, deficiências na prestação dos serviços públicos e carência de equipamentos públicos. O problema da crise da representação se relaciona, portanto, com o da crise urbana. Ambos são sentidos em diversas localidades do mundo.


    Foi neste contexto que surgiram diversos movimentos populares massivos de protesto em diversas regiões do globo no âmbito dos espaços urbanos. Observou-se nos últimos anos, em especial a partir de 2011, o surgimento de novos movimentos reivindicatórios urbanos que apresentam certos padrões em comum. Tais movimentos caracterizam-se por mobilizarem um grande número de pessoas na ocupação de praças, prédios públicos e ruas dos centros urbanos, tendo como pauta uma série de insatisfações e demandas, dirigidas ao governo e ao funcionamento da economia globalizada5, todas elas difusas e heterogêneas, normalmente ligadas ao direito à cidade e à prestação de serviços públicos. Os temas mais tratados pelos manifestantes foram a incredulidade em relação aos políticos e partidos políticos (traduzida no slogan “Não nos representam”), isto é, a crítica dos sistemas de democracia representativa, bem como a precarização dos serviços públicos estatais e as desigualdade provocadas pelo capitalismo financeiro6. O que sugere uma conexão entre estes movimentos com o problema da crise de representação e da crise nas cidades.


    A utilização de meios eletrônicos de comunicação em sua organização e mobilização também se revelou como fator crucial para o desenvolvimento destes movimentos. O uso e a importância das plataformas de tecnologia da informação (como, por exemplo, as redes sociais da internet, como o Facebook e o Twitter) revelou o surgimento de um ator social com novas peculiaridades. Estas plataformas permitiram que os movimentos se organizassem de modo descentralizado e horizontal, chamando atenção para o fato de que os movimentos não possuíam lideranças, constituindo-se em redes de comunicação interativa7.


    Na maioria das localidades onde ocorreram, os protestos massivos foram respondidos com uma atuação estatal violenta, por meio de duras repressões policiais. Como os protestos massivos normalmente acabaram provocando algumas perturbações na dinâmica regular do funcionamento das cidades (por vezes resultando em atos de depredação de patrimônio privado e público), diversas foram as vezes que os policiais entraram em confronto hostil com os manifestantes8. A questão do uso da violência, tanto por parte dos policiais quanto em relação aos manifestantes, acabou sendo um dos aspectos mais discutidos durante a realização destes movimentos e ainda levanta muitas dúvidas.


    Da mesma forma, diversas foram as críticas feitas aos protestos massivos. Um amplo espectro ideológico, da esquerda à direita, observou com ceticismo a difusão e a heterogeneidade das pautas levantadas nestes movimentos, acusando-os de ineficazes e espetaculares, incapazes de proporcionar uma mudança significativa na dinâmica social ou ao menos de traçar uma atuação programática. Em alguns momentos, as atitudes e discursos conservadores de alguns manifestantes também levantaram questões acerca de sua legitimidade.


    No Brasil, ocorreram várias manifestações deste tipo nos anos de 2013, 2014 e 2015, que envolveram a participação de milhões de pessoas em diversas cidades. Aquelas ocorridas no ano de 2013 ficaram conhecidas como “Jornadas de Junho”9 e tiveram grande repercussão social e política. Houve uma declaração da então Chefe do Poder Executivo federal em cadeia nacional, que ressaltou a importância de se escutar “a voz das ruas” e se comprometeu a realizar uma mobilização política-administrativa com foco na mobilidade urbana, reforma política, saúde, educação e combate à corrupção10. Desde então, inaugurou-se uma série de debates acerca da reforma política, da melhoria da prestação dos serviços públicos, entre outros temas importantes da política brasileira.


    Os movimentos massivos de protesto populares causaram perplexidade em todo mundo. Ainda que seja possível identificar alguns pontos em comum entre eles, a natureza das principais características destas mobilizações em massa, assim como a potencialidade de sua capacidade crítica e de transformação, ainda não esta clara. Há algo de enigmático e muitas são as dúvidas que pairam sobre este tipo de movimento.


    Dada a importância, o impacto na vida cotidiana, as dúvidas e a repercussão dos eventos originados nas manifestações de massa ocorridas no Brasil e no mundo, faz-se necessário um estudo sistemático dos movimentos urbanos organizados em rede11. Conclui-se, portanto, que o fenômeno das mobilizações populares massivas se tornou um tema relevante para a sociedade contemporânea. É preciso verificar se tais mobilizações possuem capacidade de se constituir como movimento social, com capacidade de pressão real para interferir na constituição das instituições dominantes, alterando a atual configuração das relações de poder em nível local e global, bem como em quais direções essas possíveis capacidades de transformação apontam ou podem apontar, podendo fornecer alternativas para os problemas da crise urbana e da crise de representação.


    Esta verificação demanda um estudo acerca de quais interesses e valores estes movimentos se baseiam ou constroem, a que valores eles se opõem, contra o que se indignam, em que medida se relacionam com movimentos passados e quais são suas perspectivas futuras, como interagem com a mídia, o mercado e o poder estatal. Analisando-se sua capacidade de mobilização e de criação de resistência, de influenciar a esfera pública e seu nível de autonomia como possível ator social. Assim como também de suas estratégias e métodos de ação, qual a influência do uso das novas tecnologias da informação e como este fator condiciona estes movimentos, a importância da ocupação de espaços urbanos, a opção pelo uso da violência ou pela via pacífica, sua relação com a legalidade e legitimidade. Da mesma forma, se são capazes de criar uma cultura e linguagem próprias, apontando ou não para o surgimento de novas subjetividades e para a criação de uma nova sociedade. Por fim, se tal processo é inclusivo, qual sua abrangência, se é coletivo e ao mesmo tempo se considera as diversas singularidades existentes e em qual sentido pode ser plural e democrático.


    Desse modo, o objeto do presente trabalho consiste no estudo das mobilizações massivas populares, urbanas e organizadas em rede, inclusive aquelas ocorridas no Brasil em 2013, no contexto da crise de representação política.


    2. OS PROTESTOS: DA PRIMAVERA ÁRABE ÀS JORNADAS DE JUNHO


    As manifestações na Tunísia são apontadas por Manuel Castells (cf. CASTELLS, 2013) como as precursoras da nova forma de movimento social em rede no mundo árabe. As revoltas se iniciaram com a viralização na internet de um vídeo de um vendedor ambulante ateando fogo em si mesmo em protesto frente ao prédio do governo tunisiano, após suas mercadorias terem sido confiscadas pela polícia. O evento foi o estopim de uma série de protestos contra o ditador Ben Ali. Apesar da violenta repressão policial, que matou e feriu centenas de pessoas, os protestos se proliferaram pelas províncias e na capital, quando então o ditador Ben Ali e sua família se viram obrigados a deixar a Tunísia. Encorajados, os manifestantes prosseguiram reivindicando o afastamento de todo o regime ditatorial ligado ao antigo líder. Exigiam liberdade política e de imprensa e pediam novas eleições democráticas. Na internet, os manifestantes divulgavam vídeos dos protestos e da violência policial e convocavam as pessoas às ruas e praças das cidades. Criou-se uma conexão entre o Facebook, o Youtube, o Twitter e a ocupação do espaço urbano, “prenunciando os movimentos que surgiriam em outros países” (CASTELLS, 2013, pp. 28-29).


    Pouco tempo depois, influenciados pelo movimento tunisiano, ocorreram no Egito protestos que tomaram conta do país em 2011 e 2012, possuindo algumas semelhanças com aquele movimento da Tunísia. Milhares de egípcios se mobilizaram, ocupando a praça Tahrir, no Cairo, resistindo à repressão das forças policiais e militares, contra o regime ditatorial de Hosni Mubarak e, posteriormente, após a sua queda, o governo das forças militares do Conselho Supremo das Forças Armadas.


    Assim como na Tunísia, a ocupação de espaços públicos também assumiu um papel preponderante para o desenrolar da revolução egípcia. Para Castells, “a forma social básica do movimento foi a ocupação do espaço público”, onde os manifestantes estabeleciam formas de autoadministração e solidariedade fora do controle do Estado, o que pode ser visto na praça de Tahrir. Estabeleceram-se laços de solidariedade comunal responsáveis pelo autogerenciamento logístico da vida cotidiana dos ocupantes, relativo a questões de higiene, alimentação, comunicação e assistência jurídica (CASTELLS, 2013, p. 55). Da mesma forma, a internet também exerceu papel essencial. A interação entre as praças e as redes digitais foi essencial para que a comunidade revolucionária das praças resistisse à repressão e se conectasse por redes multimídia com outros egípcios e com toda a comunidade internacional, reunindo nas ruas uma diversidade de redes de contrapoder (CASTELLS, 2013, p. 75).


    A derrubada dos ditadores Ben Ali e Mubarak na Tunísia e no Egito respectivamente acabaram exercendo influência em diversos países árabes. Em especial o caso egípcio, cujo país “é conhecido na imaginação cultural árabe como um al-dunya (‘mãe do mundo’)” (CASTELLS, 2013, p. 79). Assim, foi instituído o Dia da Fúria (Youm al-Ghadah) na Argélia, Líbano, Jordânia, Mauritânia, Sudão, Omã, Iêmen, Bahrein, Líbia, Marrocos, Saara Ocidental, Arábia Saudita e Síria (CASTELLS, 2013, p. 77). Ainda que cada região trouxesse suas peculiaridades sociais, os eventos ficaram conhecidos posteriormente sob o rótulo unificado de “Primavera Árabe”. Como nos casos tunisiano e egípcio, o que se seguiu foi uma série de manifestações populares que clamavam por democracia, que em sua maioria foram respondidas por repressões estatais violentas. Jovens árabes que lutavam por mais dignidade, protestando também por meio de ocupações autoimolações, martírios simbólicos e ocupações dos espaços urbanos. Enfrentando, do mesmo modo, torturas, espancamentos e assassinatos (CASTELLS, 2013, p. 79).


    Por sua vez, todos os acontecimentos mencionados anteriormente influenciaram na precipitação de movimentos semelhantes na Espanha e nos Estados Unidos. Num contexto onde a maioria da população sofria as consequências da crise financeira de 2008 e as políticas de austeridade espanhola, por meio do Facebook, algumas espanhóis começaram a debater os problemas políticos do país e criaram um grupo denominado Democracia Real Ya, no qual denunciavam a falta de representatividade dos partidos políticos espanhóis, que administravam a crise econômica atendendo aos interesses dos banqueiros e não dos cidadãos. Este grupo elaborou um manifesto criticando o sistema político e convocando todos a uma manifestação. O manifesto foi divulgado principalmente pela internet e conseguiu mobilizar milhares de pessoas nas cidades de Madrid, Barcelona, Valência e outras cidades espanholas. Ao final dos protestos, grupos de manifestantes decidiram ocupar as praças públicas para debater o que seria uma “democracia real” e outros temas, como ocorreu na praça Puerta del Sol, em Madrid, e na praça Catalunya em Barcelona. Assim surgiram os acampamentos espanhóis (acampadas) (CASTELLS, 2013, p. 92). Um movimento de ocupações se espalhou por mais de cem cidades espanholas e, inclusive, em outras cidades do mundo. Em especial, pela participação dos jovens de 25 a 30 anos, que compunham o perfil mais ativo na manifestação e que, assim como os manifestantes árabes, eram estudantes universitários e diplomados desempregados (CASTELLS, 2013, pp. 94-95). Castells destaca que a horizontalidade e a ausência de lideranças que caracterizaram o movimento decorriam das experiências das redes de internet, uma vez que elas proporcionam um ambiente onde as funções de coordenação são exercidas pela própria rede, que é horizontal e sem liderança (CASTELLS, 2013, pp. 106-107).


    Nos debates das praças e redes virtuais, os manifestantes espanhóis buscavam mecanismos de reinvenção da democracia na prática, além de criticar os políticos, o sistema representativo, o processo eleitoral e o gerenciamento injusto da crise econômica. As discussões sobre a democracia se pautavam principalmente pela ideia de participação ampla de todos os envolvidos e na reforma das instituições políticas. Castells destaca que em Barcelona, um dos grupos de debate que mais duraram foi aquele que debateu como o movimento se organizaria e que elaborou estratégias e práticas de implementação de democracia participativa (CASTELLS, 2013, p. 108).


    As ações dos espanhóis se espalharam por todo o mundo, influenciando pessoas de outros países a iniciarem movimentos em busca da democracia. Foi assim que, nos Estados Unidos, uma mobilização social sem precedentes ganhou força. O contexto do país era semelhante ao espanhol, pois grande parte da população, em 2011, ainda amargava as consequências da crise econômica de 2008, quando os partidos políticos americanos apoiaram o socorro ao sistema financeiro após o seu colapso.


    Revoltados com a influência do dinheiro na política e influenciados pelos movimentos árabes e espanhóis, começaram a surgir na internet uma série de manifestos conclamando as pessoas a “se rebelarem contra o sistema de tirania econômica de forma não violenta” e a ocuparem Wall Street, o berço do sistema financeiro americano e mundial, razão pela qual o movimento ficou conhecido como Occupy Wall Street. Assim, em 17 de setembro de 2011, na cidade de Nova Iorque, foram feitas manifestações em Wall Street e, posteriormente, foi ocupado o Zuccotti Park (CASTELLS, 2013, p. 126).


    Seguiu-se, então, novas manifestações e, com a difusão de imagens e notícias pela internet, as ocupações foram se espalhando por outras diversas cidades americanas, como Chicago, Boston, Washington, São Francisco, Los Angeles, Nova Orleans, Las Vegas, Salt Lake City e Cincinnati (CASTELLS, 2013, p. 127). A propagação rápida pelas diversas cidades americanas demonstrou o profundo descontentamento e a indignação da população em geral, desconfiada com a organização política e econômica do país (CASTELLS, 2013, p. 130). Castells destaca a importância do papel da internet para o movimento, tendo em vista que sua difusão geográfica rápida foi reflexo de sua propagação viral pelos meios virtuais. Sendo assim, afirma que o movimento “nasceu na internet, difundiu-se pela internet e manteve sua presença pela internet, já que muitas ocupações, assim como grupos específicos e outras redes sociais, criaram seus próprios sites” (CASTELLS, 2013, p. 132).


    Houve também a tentativa de estabelecer nas ocupações mecanismos de organização política a partir da ideia de democracia direta. Por recusar reproduzir em seu meio as práticas de democracia formal e de liderança personalizada, o movimento tentou experimentar novas formas de organização e deliberação “como modo de aprender, fazendo, o que é a verdadeira democracia”. Então, inventaram um modelo organizacional similar às experiências egípcias e espanholas, que chegou até os manifestantes a partir do que Castells chamou de processos de coevolução, mediante a polinização cruzada. Isto é, por meio da troca de experiências, consulta mútua e retroalimentação, as experiências de tomada de decisão cooperativa surgiram como padrão de organização comum em suas assembleias. Desse modo, o movimento não tinha lideranças formais e seguiu um modelo implícito de democracia direta, horizontal e baseada no consenso (CASTELLS, 2013, p. 141-142). Sendo assim, Castells afirma que o movimento Occupy buscou “novas formas políticas, no interior do movimento, que poderiam prefigurar novas formas de democracia para a sociedade geral” e assim resgatando os “princípios fundadores da democracia de base comunitária como uma das fontes da revolução norte-americana”, para além das práticas atuais das instituições políticas nos Estados Unidos (CASTELLS, 2013, p. 147).


    Algum tempo depois, em 2013 no Brasil, as denominadas Jornadas de Junho tiveram características semelhantes. Os eventos se iniciaram em São Paulo, no dia 6 de junho de 2013, quando o coletivo Movimento Passe Livre iniciou uma série de protestos contra o aumento da tarifa do transporte coletivo público na capital paulista. Nos primeiros dias de protesto, havia poucos manifestantes, que fechavam avenidas e ruas da cidade. A polícia reprimiu a manifestação com o uso de gás lacrimogêneo e tiros de bala de borracha. Inicialmente, a imprensa e os políticos deslegitimaram os atos, qualificando-os de baderna e vandalismo (JUDENSNAIDER, cf. 2013). No entanto, com a difusão viral das imagens de repressão policial, as manifestações foram se tornando cada vez mais populares e passaram a ganhar legitimidade e adesão popular. O que ocorreu em grande medida graças ao uso da internet, como mecanismo de mobilização e organização, além de plataforma que permite a narração de fatos diferentes daqueles colocados pela mídia tradicional.


    Se antes o motivo principal dos protestos era o preço da passagem do transporte público, com a disseminação viral do movimento a sua pauta de reivindicação foi ficando cada vez mais difusa. Os manifestantes passaram a dirigir sua indignação contra a classe política em geral, dizendo que os representantes políticos não os representavam verdadeiramente. Também protestavam contra a corrupção e a gestão fraudulenta e ineficiente dos gastos públicos, criticando em especial a realização da Copa das Confederações e a Copa do Mundo, os dois megaeventos esportivos que se realizariam no país naquele ano e no seguinte. Assim, Regina Helena aponta que esses movimentos espelham “uma crise de fé nas instituições e formas de participação democráticas tradicionais” (SILVA, 2014, p. 146).


    Maria da Glória Gohn afirma que o descontentamento com a política em geral coloca a questão da democracia como o aspecto mais profundo das Jornadas de Junho. As manifestações colocam em evidência a crise de legitimidade nossa democracia e a falta de canais de expressão para que a população em geral possa manifestar. É em razão da crítica à democracia concebida apenas formalmente e na busca por uma democracia real que nas atuais manifestações podem ser buscados indícios de novas formas de organização na política, a partir de uma geração “que poderá combinar democracia representativa com a democracia direta via online” (GOHN, 2014, pp. 64-65). Pode-se dizer, portanto, que as manifestações são grandes laboratórios de experimentação sobre novas formas de operar na política (GOHN, 2014, p. 84).


    Analisando as Jornadas de Junho de 2013, Marcos Nobre também vislumbra uma possibilidade de construção de outras formas de política no Brasil, enxergando as manifestações como um movimento “antipemedebista”. Segundo Nobre, o Partido do Movimento Democrático Brasileiro (PMDB), constituindo-se como “centrão” que comandou uma neutralização dos movimentos e organizações sociais desde a abertura política pós-regime militar, tem bloqueado a participação popular no sistema político, blindando-o contra a sociedade, num processo que ele denomina “pemedebismo” (NOBRE, 2013, p. 7).


    Em sentido convergente ao de Maria da Glória Gohn e Marcos Nobre, Marco Aurélio Nogueira afirma que junho anunciou uma nova dialética política, uma vez que os manifestantes querem outro tipo de política e não mais a política de políticos e manifestantes partidários, desejando mais horizontalidade nas atuações e menos disciplina militante. Há, portanto, um questionamento do ativismo tradicional, buscando-se uma luta mais por direitos e reconhecimento do que por poder, ainda que as velhas e novas formas de ativismo possam se combinar e se beneficiar reciprocamente (NOGUEIRA, 2013, pp. 53-54). Complementando as perspectivas já colocadas, Rudá Ricci afirma que as manifestações foram motivadas por uma intenção oposicionista em relação a toda uma estrutura de poder e sua lógica elitista e excludente, que aliena da maior parte da população a oportunidade de participar democraticamente das decisões que afetam a todos (RICCI, 2014, p. p. 223).


    Sendo assim, a partir das breves descrições dos protestos acima mencionados, desde as manifestações na Tunísia até no Brasil, podemos traçar uma série de características em comum entre todos eles. Manuel Castells identifica em todos os movimentos relatados acima um padrão emergente. Há algo em comum que demonstra o surgimento de uma nova espécie de movimento social, a qual se deve estar atento em razão da importante função que as mobilizações sociais têm desempenhado ao longo da história no sentido de se constituírem como agentes de mudança, criando novos valores e novas instituições.


    Pode-se dizer que os problemas do capitalismo global a partir da crise financeira de 2008, de forma reflexa, tangenciam todos esses eventos, conjuntamente com a crise da representação política. Porém, suas semelhanças vão além de um mesmo pano de fundo, passando pela sua forma de organização, valores praticados e críticas ao sistema econômico e político de forma ampla.


    Sendo assim, em relação às suas características, ainda que cada um desses movimentos tenham as peculiaridades de seus contextos sociais e locais específicos, Castells identifica em todos eles um “modelo dos movimentos sociais na era da internet” (CASTELLS, 2013, p. 163). Em todos eles, a internet desponta como meio fundamental para a mobilização e difusão das manifestações. Ela permite que os protestos se espalhem de forma viral, ou seja, rapidamente e em diversos lugares. Ademais, com o auxílio do virtual, articulam a ocupação de espaços urbanos, como prédios públicos e ruas, criando um espaço híbrido entre ruas e redes. Também são movimentos sem liderança e críticos da representação política atual, dado que rejeitam a política instituída, após se sentirem traídos e manipulados por ela. Buscando uma forma de autogoverno praticado por todos os participantes (CASTELLS, 2013, pp. 166-167). Em geral, esses movimentos são pacíficos e rejeitam a violência, envolvendo-se na desobediência civil pacífica (CASTELLS, 2013, p. 168). Castells ainda aponta que esses novos movimentos sociais em rede são voltados para a mudanças dos valores da sociedade, visando transformar o Estado, sem que tenham como objetivo se apropriar dele. Por fim, coloca que são movimentos políticos, no sentido que “propõem e praticam a democracia deliberativa direta, baseada na democracia em rede. Projetam uma nova utopia de democracia em rede baseada em comunidades locais e virtuais em interação” (CASTELLS, 2013, p. 169).


    REFERÊNCIAS


    CASTELLS, Manuel. Redes de indignação e esperança: movimentos sociais na era da internet. Rio de Janeiro: Zahar, 2013.


    COMPARATO, Fábio Konder. Contrapoder popular. Folha de São Paulo, 22 fev. 2004.


    GOHN, Maria da Glória. Manifestações de junho de 2013 no Brasil e praças dos Indignados no mundo. Petrópolis: Vozes, 2014.


    HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Império. 8. ed. Rio de Janeiro: Record, 2006.


    ________. Multidão: guerra e democracia na era do império. Rio de Janeiro: Record, 2012.


    HARVEY, David. et. al. Occupy: movimentos de protesto que tomaram as ruas. São Paulo: Boitempo/CartaMaior, 2012.


    JUDENSNAIDER, Elena et al. Vinte centavos: a luta contra o aumento. Veneta: São Paulo, 2013.


    NOGUEIRA, Marco Aurelio.As ruas e a democracia:ensaios sobre o Brasil contemporâneo.Brasília: Contraponto, 2013.


    MARICATO, Ermínia et al. Cidades rebeldes: passe livre e as manifestações que tomaram as ruas do Brasil. São Paulo: Boitempo, pp. 71-78, 2013.


    MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Filosofia Radical e Utopia: inapropriabilidade, an-arquia, a-nomia. Rio de Janeiro: Via Vérita, 2014.


    MERINO, Antonio Giménez. A crise europeia: excepcionalidade, gestão autoritária e emergência de formas ativas de resistência civil. In: Revista Brasileira de Estudos Políticos, n. 105, 2012


    NOBRE, Marcos. Choque de democracia: razões da revolta. São Paulo: Cia das Letras, 2013.


    NOGUEIRA, Marco Aurelio. As ruas e a democracia:ensaios sobre o Brasil contemporâneo. Brasília: Contraponto, 2013.


    RICCI, Rudá.; ARLEY, Patrick. Nas ruas: a outra política que emergiu em junho de 2013. Belo Horizonte: Editora Letramento, 2014.


    SECCO, Lincoln. As Jornadas de Junho. In: MARICATO, Ermínia et al. Cidades rebeldes: passe livre e as manifestações que tomaram as ruas do Brasil. São Paulo: Boitempo, pp. 71-78, 2013.


    ZIZEK, Slavoj. Problemas no paraíso. In: MARICATO, Ermínia et al. Cidades rebeldes: passe livre e as manifestações que tomaram as ruas do Brasil. São Paulo: Boitempo, pp. 101-108, 2013.

    


    
      
        1 Mestrando em Filosofia do Direito pela Faculdade de Direito da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), bolsista pela CAPES. Possui Graduação em Direito pela UFMG. E-mail: bmorais1950@hotmail.com.

      


      
        2 Possui graduação (2014) e mestrado (2017) em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: douglascarvalhoribeiro@gmail.com.

      


      
        3 Neste sentido, Hardt e Negri comentam que “... as desigualdades e as injustiças da economia global decorrem primordialmente do fato de que os poderes políticos mostram-se cada vez menos capazes de regular a atividade econômica. Argumenta-se que, como seu movimento e seu alcance vão muito além dos limites do espaço nacional, o capital global não pode ser efetivamente controlado pelos Estados. (...) o fato de que a simples ameaça de transferir a produção e os empregos para outro país, onde as regulações de Estado e/ou custos da mão-de-obra são menores e mais favoráveis  pode convencer os Estados a descartar ou moderar seus próprios poderes reguladores. Os Estados adaptam-se ou mesmo se antecipam às necessidades do capital, por medo de se verem subordinados no sistema econômico global. Isto cria uma espécie de corrida para o fundo entre os Estados-nação nos quais os interesses do trabalho e da sociedade como um todo ficam para trás dos interesses do capital. Neoliberalismo é em geral o nome dado a esta forma de política de Estado.” (HARDT; NEGRI, 2006, p. 353).

      


      
        4 Segundo Castells, a “crescente incapacidade de o Estado exercer controle sobre os fluxos de capital e de garantir a lei e a ordem compromete sua importância para o cidadão médio. O enfoque nas instituições locais de governo amplia a distância entre os mecanismos de controle político e administração de problemas globais. O esvaziamento do contrato social entre capital, trabalho e Estado envia todos de volta para casa para lutar por seus interesses individuais...” (CASTELLS, 2002, p. 366).

      


      
        5 Sobre estes tipos de protesto, ao comentar o movimento massivo de protesto ocorrido nos Estados Unidos, o Occuppy Wall Street, David Harvey afirma que: “Espalhando-se de cidade em cidade, as táticas do Occupy Wall Street são tomar um espaço público central, um parque ou uma praça, próxima à localização de muitos dos bastiões do poder e, colocando corpos ali, convertê-lo em espaço político de iguais, um lugar de discussão aberta e debate sobre o que esse poder está fazendo [o poder do dinheiro] e as melhores formas de se opor ao seu alcance. Essa tática, mais conspicuamente reanimada nas lutas nobres e em curso da praça Tahrir, no Cairo, alastrou-se por todo o mundo (Praça do Sol, em Madri, praça Syntagma, em Atenas, e agora as escadarias de Saint Paul, em Londres, além da própria Wall Street. Ela mostra como o poder coletivo de corpos no espaço público continua sendo o instrumento mais efetivo de oposição quando o acesso a todos os outros meios está bloqueado (HARVEY, 2012, p. 60-61).

      


      
        6 De modo mais abrangente, Slavoj Žižek afirma “o que unifica tantos protestos em sua multiplicidade é que são todos reações contra as múltiplas facetas da globalização capitalista. A tendência geral do capitalismo global atual é direcionada à expansão do reino do mercado, combinado ao enclausuramento do espaço público, à diminuição dos serviços públicos (saúde, educação, cultura) e ao funcionamento autoritário do poder político” (ZIZEK, 2013, p. 104). Além disso, que os protestos e revoltas atuais “lutam pela democracia (‘normal’, parlamentar), contra regimes autoritários; contra o racismo e o sexismo, especialmente contra o ódio dirigido a imigrantes; pelo estado de bem-estar social contra o neoliberalismo; contra a corrupção na política mas também na economia (empresas que poluem o meio ambiente etc.); por novas formas de democracia que avancem além dos rituais multipartidários; e, finalmente, questionando o sistema capitalista mundial como tal...” (ZIZEK, 2013, p. 106).

      


      
        7 Assim Antônio Merino Gimenez afirma que “O movimento dos indignados, de alcance sobre toda a Europa  mas com continuidade no outro lado do atlântico por meio do Occupy Wall Street  tem um caráter de assembleia e se vale, com grande eficácia, das novas redes sociais. Por trás dele há um povo munido de boa educação cujos objetivos prioritários são a denúncia de um sistema político tido por corrupto, bem como a crítica da enorme desigualdade social provocada pelo sistema econômico” (MERINO, 2012, p. 61).

      


      
        8 Deste modo, Antônio Gimenez Merino comenta que “os Estados, fazendo uso de sua função primordial de manter a ordem, respondem à contestação social  à ação organizativa, mas principalmente à propositiva  mediante a estratégia do medo: criminalizando as organizações sociais críticas e as novas formas de resistência civil pacífica, isolando os movimentos sociais mediante a associação simbólica dos mesmos com a violência e o caos, ressaltando as condições para uma regulação mais restritiva dos direitos políticos básicos que não sejam os de escolher periodicamente representantes da vontade geral (reunião, manifestação, associação, liberdade de comunicação etc.).” (MERINO, 2012, p. 60).

      


      
        9 Segundo os dados de Lincoln Secco os protestos ocorridos no mês de junho de 2013 no Brasil contaram com a participação de mais de 3 milhões de pessoas e envolveram mais de cem cidades brasileiras (SECCO, 2013, pp.75-76).

      


      
        10 Pronunciamento disponível em < http://www2.planalto.gov.br/acompanhe-o-planalto/discursos/discursos-da-presidenta/pronunciamento-da-presidenta-da-republica-dilma-rousseff-em-cadeia-nacional-de-radio-e-tv>

      


      
        11 A rede se caracteriza como um padrão organizativo acêntrico e horizontal. Conforme aduz Andityas Soares de Moura Costa Matos: “Compreender a função de um movimento contestatório significa entender que ele se dá em rede, de maneira acêntrica e mediante uma temporalidade/espacialidade não-linear, que pode pular de país a país e de momento a momento, configurando uma estrutura aparentemente randômica, mas que segue seus próprios padrões radicados nos princípios da autonomia e da horizontalidade.” (MATOS, 2014, p. 210).

      

    

  


  
    A DENSIFICAÇÃO E CONCRETIZAÇÃO DA ESSÊNCIA DO DIREITO DO TRABALHO E DOS DIREITOS HUMANOS A PARTIR DA PERMEABILIDADE DOS ORDENAMENTOS JURÍDICOS E DO CONTROLE DE CONVENCIONALIDADE


    Fernanda Nigri Faria1


    1. O Direito Internacional e sua relação com o Direito do Trabalho e com os Direitos Humanos


    O Direito Internacional é um sistema legal conceitualmente próprio e distinto, independente dos sistemas nacionais com os quais ele interage e que constitui o Direito de uma ordem política internacional.2


    No âmbito internacional, “na seara do direito do trabalho, a proteção à pessoa do trabalhador começou a ser alinhavada com maior nitidez e proeminência no preâmbulo da Constituição da OIT (1919).” 3


    No entanto, a interlocução entre a proteção ao trabalhador e os Direitos Humanos começou a se delinear muito tempo antes.


    O industrial nascido no país de Gales, Robert Owen foi o precursor na defesa de amplas reformas sociais, sendo considerado o pai das cooperativas e da legislação do trabalho.


    Em 1820, em virtude de falência, ele passou a dedicar-se à criação de. Colônias de trabalho coletivo, nas quais procurava elevar o nível físico, cultural e material do operariado. Dentre essas colônias, tornou-se conhecida a New Harmony, fundada em 1825, nos Estados Unidos e que se constituiu no primeiro centro de Justiça Social do novo mundo.4


    Owen plantou sementes que foram marcantes para o advento da legislação de proteção ao trabalho e da internacionalização das respectivas normas. Destaca-se a proposta feita por Owen em 1818 (Aix-la-Chapelle), para que os governos da Europa estabelecessem um limite legal internacional da jornada de trabalho. Foi a primeira manifestação, de que se tem registro, visando o estabelecimento de uma legislação internacional com vistas a equilibrar o ônus da proteção social entre os países industrializados e concorrentes no comércio mundial.


    Em 1838, Louis Blanqui, professor de economia Industrial da Sorbonne, divulgou estudos defendendo a tese da melhoria das condições de trabalho por meio de tratados e, na mesma linha, o industrial alsaciano Daniel Legrand, advogou, desde 1841, a instituição de um de “’um direito internacional para proteger as classes operárias contra o trabalho prematuro e excessivo, causa principal e fundamental do seu enfraquecimento físico, de sua degradação moral e da privação em que vive’”.5


    Posteriormente, o mesmo industrial, Daniel Legrand, dirigiu cartas aos governos da França, Inglaterra, Suíça e Prússia, preconizando a adoção de uma lei internacional sobre o trabalho industrial “’única solução possível para o grande problema social de dispensar à classe operária os benefícios morais e materiais desejáveis, sem que as indústrias sofram’ na concorrência do mercado mundial”.6


    Portanto, a preocupação com a uniformização das normas de proteção ao trabalho, sobretudo em virtude da aproximação dos mercados e rompimento das barreiras entre os Estados já existiam muito antes do fenômeno mais recente de globalização.


    Os “direitos trabalhistas e direitos humanos têm a dignidade humana como ponto de partida (o reconhecimento do valor inerente a toda pessoa humana) e de chegada (a realização de condições materiais sem as quais este valor não se apresentará na realidade concreta.”7


    Os direitos humanos se referem “[...] às posições jurídicas reconhecidas ao ser humano como tal” e dizem respeito às condições de vida, dignidade, liberdade e igualdade de todas as pessoas, independentemente de raça, cor, sexo, origem, nacionalidade, estado civil, religião crença ou quaisquer outras situações ou condições.8


    Leite ressalta que os direitos humanos são


    direitos morais, porque tal fundamentação ética tem por objeto a efetivação dos princípios da dignidade, da liberdade, da igualdade e da solidariedade, conciliando assim, as formulações dos jusnaturalistas, juspositivas e jusrealistas, pois, como diz Bobbio, o problema não é justificá-los, e sim garanti-los. Trata-se de um problema não apenas jurídico, como também filosófico e político.9


    O Direito do Trabalho é “fruto dialético da correlação de forças econômicas, políticas e sociais”.10 Passaram a ser tecidas regras civilizatórias mínimas, de cunho imperativo, onde prevalecia a aplicação exclusiva das normas dos Códigos Civis, pautadas na autonomia da vontade das partes.


    Assim, o Direito do Trabalho é efetivo instrumento garantidor da dignidade das pessoas, por ser meio eficaz de reafirmação do ser humano e que visa minimizar desigualdades, na busca pela justiça social.


    Sob a perspectiva dos direitos humanos é possível, inclusive, extrair um novo conjunto de princípios11 que se somam aos princípios clássicos do Direito do Trabalho, que, evidentemente, dão novo colorido aos já considerados nas classificações clássicas e conferem substrato que permite constatar que, contemporaneamente, o Direito do Trabalho continua sendo de suma importância.


    Evidente, portanto, a conexão entre o Direito do Trabalho e os Direitos Humanos, que representam processos de luta pela dignidade humana, como enfatizam Almeida e Nunes12 e tem como ideal vinculativo a “conotação de resguardo”.13


    Portanto, os operadores do Direito devem se acostumar a trabalhar com todas as normas disponíveis, indo além da aplicação de leis, decretos, portarias, e utilizando efetivamente, a Constituição e as normas internacionais como norma jurídicas.14


    Assim, é imprescindível conhecer as fontes normativas internacionais para premissas e critérios factíveis para definir qual deve ser o papel do Direito do Trabalho na contemporaneidade e no futuro, com vistas a buscar a efetividade dos direitos e a traçar o caminho para o progresso socialmente sustentável, para a justiça social e para a democracia.


    2. Os Direitos Humanos, suas fontes normativas e o jus cogens


    Malgrado as primeiras declarações consideradas marcos da universalização dos Direitos Humanos terem sido elaboradas em 1776, nos Estados Unidos (Declaração de Direitos do Bom Povo de Virgínia e Declaração de Independência dos EUA), os antecedentes históricos de tais direitos surgiram muito antes15, dos quais são exemplos: Código de Hamurabi (Mesopotâmia, 1694 a.C.); Código de Manu (Hinduísmo, 1300-800 a.C.); Lei das XII Tábuas (Roma, 450 a.C.); entre outras e, na história mais recente, tem-se a Magna Carta de João Sem Terra, de 1215, na Inglaterra.


    Seguiu-se, como fruto da Revolução Francesa - que teve pretensão de universalizar os princípios da liberdade, da igualdade e da fraternidade, a publicação, em 1789, da declaração (francesa) dos direitos do homem e do cidadão.16


    Posteriormente, se verificou o fenômeno do constitucionalismo, seguido do chamado “constitucionalismo social”17, que representou a incorporação dos direitos sociais nas principais Cartas de alguns países, em prol da defesa da dignidade humana, com transição do Estado Liberal para o Estado Social do século XX.


    Na mesma linha, a Declaração de Filadélfia, de 1944, “consagrando os fins e objetivos da OIT e os princípios que devem inspirar os Estados membros [...] propõe a necessidade de defender a pessoa humana”18, reafirmando, como constava no art. 427 do Tratado de Versalhes, que o trabalho não é uma mercadoria, além de, entre outras premissas, consagrar as liberdades de expressão e de associação como essenciais para o progresso sustentado da exploração do seu trabalho.


    A partir de 1948, passou a haver a consagração tanto regional quanto global dos direitos humanos, que se complementam em prol da proteção dos Direitos Humanos19, pois houve a promulgação20 da Declaração Universal dos Direitos Humanos - DUDH. Trata-se do documento mais importante sobre Direitos Humanos já produzido até hoje, constituindo marco histórico no processo de consolidação, afirmação e internacionalização dos direitos da “pessoa humana”21, e no qual consta que a liberdade, a igualdade e a fraternidade são o único meio de alcançar a justiça e a paz universais.22


    Posteriormente, com vistas à operacionalização e aplicação prática da referida Declaração, foram editados outros dois tratados23, em 1966: Pacto Internacional de Direitos Civis e Políticos - PIDCP e Pacto Internacional de Direitos Econômicos, Sociais e Culturais - PIDESC, no qual é reconhecido que o direito ao trabalho, assim como os direitos sociais dos trabalhadores, são direitos humanos (arts. 6º e 8º).


    Não obstante serem tais Pactos documentos de grande importância, sua criação não era indispensável, pois a força da Declaração Universal dos Direitos Humanos, “advém de sua conversão gradativa em norma consuetudinária, na perspectiva de que os Direitos Humanos correspondem aos costumes e aos princípios jurídicos internacionais, como exigências básicas de respeito à dignidade humana, e que, por isso mesmo, prescindem do querer estatal.24


    Ademais, a Declaração Universal dos Direitos Humanos:


    [...] constitui conjunto de normas consuetudinárias que vinculam todos os Estados e todos os povos, contém 30 artigos, todos edificados com o propósito de reconhecer os direitos civis, políticos, sociais, econômicos e culturais, bem como o direito ao desenvolvimento e os chamados DIREITOS GLOBAIS, como autênticos direitos humanos, pois todos esses direitos encontram fundamento nos princípios da dignidade da pessoa humana, da liberdade, da igualdade e da fraternidade.25 (grifei)


    Piovesan explica que a noção de jus cogens se refere à existência de “um universo de princípios que apresentam especial força obrigatória”, ou seja, à existência de normas peremptórias, com respaldo nos artigos 53 e 64 da Convenção de Viena.


    O jus cogens ou ordem pública internacional corresponde ao “conjunto de bases mínimas da convivência internacional [...] da qual nenhum Estado e nenhuma pessoa pode fugir.”26


    Portanto, o jus cogens constitui Direito imperativo para os Estados, que figura no topo da hierarquia das fontes do Direito Internacional, como uma “supralegalidade internacional”, sendo composto por todas as normas peremptórias (Carta das Nações Unidas, Declaração Universal de Direitos do Homem, Pactos Internacionais aprovados pelas Nações Unidas), inclusive princípios e costumes27


    Os documentos que compõem o jus cogens ou o sistema global de proteção dos direitos humanos são complementados por outros tratados sobre temas mais específicos28 e as convenções da Organização Internacional do Trabalho, que podem ser identificados como “tratados de direitos humanos sociais.”29, que visam regular determinadas relações sociais, especialmente no terreno do Direito do Trabalho e do direito previdenciário.


    Na Declaração da OIT sobre Princípios e Direitos Fundamentais no Trabalho, de 1998, foram declarados como princípios e objetivos fundamentais da OIT, relativos aos direitos humanos sociais, na esfera trabalhista: liberdade sindical; direito efetivo de negociação coletiva; eliminação do trabalho forçado e infantil e da discriminação em matéria de emprego.30


    Posteriormente, em 1995, a Cúpula Mundial do Desenvolvimento Social, considerou sete convenções da OIT como fundamentais aos direitos dos trabalhadores: 87 (liberdade sindical e proteção aos direitos sindicais; não ratificada pelo Brasil ); 98 (liberdade de sindicalização e de negociação coletiva); 29 e 105 (abolição do trabalho forçado); 100 (salário igual entre o homem e a mulher); 111 (não discriminação no emprego ou ocupação); 138 (idade mínima para o trabalho). A este rol, Franco Filho acrescenta as Convenções 155, sobre segurança e saúde dos trabalhadores, de 1981, e 182, sobre a proibição das piores formas de trabalho infantil. 31


    O rol de direitos humanos dos trabalhadores forma o “pacto social”32, o qual, todavia, nem sempre é cumprido, razão pela qual são necessários “mecanismos judiciais e extrajudiciais, assim como nacionais, transnacionais e estrangeiros para fazer valer efetivamente estas importantes conquistas, o que também podem transcender as fronteiras e “favorecer a cidadania na aldeia global”.33


    Como os direitos Humanos formam um sistema, “cabe ao Poder Judiciário exercitar um juízo axiológico para cumprir seu mister e dar uma resposta ao que for demandado em razão exercício de uma determinada pretensão processual”34, fundamentando as decisões judiciais de maneira a restringir condutas que violem o trabalho digno (também conhecido como trabalho decente).


    Além da possibilidade de acesso ao Poder Judiciário para a defesa dos direitos humanos no âmbito interno, constata-se a “progressiva permissão [...] para postulações em cortes transnacionais, quando a matéria submetida a exame ultrapassar fronteiras ou for de interesse da humanidade.”35


    Assim, no âmbito do Direito Internacional do Trabalho e na perspectiva de que o titular do direito violado é o próprio ser humano e não o Estado, é relevante identificar os organismos internacionais que podem ser acionados.


    Como ressalta Eça, “há um sistema universal de proteção dos Direitos Humanos, ao qual o Brasil adere em grande parte”, inclusive voltado para a “tutela ao direito de ação”, com a criação de Cortes Internacionais para este fim, ou seja, que “se ocupam diretamente da garantia dos Direitos Humanos”. 36


    Como afirma Piovesan, a “tutela dos direitos humanos se estabelece sobre três suportes jurídicos de proteção, complementares e interdependentes, estabelecidos notadamente por um critério de abrangência geográfica, quais sejam, global, regional e nacional”.37


    Portanto, além do sistema global de proteção dos Direitos Humanos, existem os blocos ou sistemas regionais: europeu; americano; africano e asiático.38


    O primeiro grande sistema internacional com vistas a garantir a dignidade das pessoas é estabelecido pela ONU, a partir da Declaração Universal dos Direitos Humanos.39


    A Corte Internacional de Justiça ou Tribunal Internacional de Justiça, criada em 1845, é o principal órgão judiciário da ONU, que atua em casos consultivos e contenciosos, sendo que nestes, “as decisões são definitivas e obrigatórias a todos os Estados que aceitam sua jurisprudência (Estados partes no seu Estatuto), e derivam da lei internacional - derivada de tratados ou convenções - do costume internacional e dos princípios do direito”.40


    No entanto, em detrimento da existência da Corte, os Estados podem se valer de outros organismos julgadores especializados, como é o caso do Órgão de Solução de Controvérsias da OMC, o Tribunal Penal Internacional, o Tribunal do Mar, entre outros.41


    Em 1949 foi criado o Conselho da Europa, que tem entre seus objetivos a “salvaguarda e o desenvolvimento dos direitos do homem e das liberdades fundamentais”.


    O sistema europeu, mais evoluído em termos de proteção dos direitos humanos, tem como marco a Convenção de Roma, de 1950, identificada como Convenção Europeia para a Proteção dos Direitos Humanos e das Liberdades Fundamentais.


    Em 1959, foi instituída a Corte Europeia de Direitos Humanos.


    No sistema americano, os marcos de destaque são a criação da Organização dos Estados Americanos - OEA, juntamente com a aprovação da Declaração Americana sobre os Direitos Humanos, em 1948.


    Posteriormente, em 1969, foi aprovada a Convenção Americana sobre Direitos Humanos ou Pacto de San José da Costa Rica, documento mais importante deste sistema, ao qual se somam outros, com especial destaque para o Protocolo de São Salvador, que protocolo adicional de direitos econômicos, sociais e culturais, com cláusulas mais expressivas do que as do PIDESC de 1966.


    Ressalta-se, ainda, a “Declaração Sociolaboral do MERCOSUL de 2015, na qual é reconhecido que várias normas que compõem o Direito Internacional dos Direitos Humanos integram o patrimônio jurídico da humanidade.”42


    O sistema africano é composto pela União Africana (UA) e surgiu na década de 1980 e ainda está em processo de implantação e consolidação, tendo como principal norma a Carta Africana sobre Direitos Humanos e dos Povos - Carta de Banjul.


    No continente asiático, ante à diversidade de religiões, línguas e etnias, fatores que dificultam a formação de um bloco, não há um mecanismo regional de proteção dos direitos humanos, mas, apenas, alguns tratados que reúnem alguns grupos de países, tais como: Declaração Islâmica Universal dos Direitos Humanos e a Carta da Liga Árabe.43


    O suporte global “forma uma espécie de ‘mínimo ético irredutível’, constituído na ordem internacional”44, a ser “fortalecido e ampliado pelo sistema regional, conforme as particularidades de cada região e, por sua vez, complementam o sistema nacional”.45


    3. Aplicação dos Direitos Humanos e controle de convencionalidade


    Na análise das fontes do direito internacional e da sua interação com as normas internas, destacam-se algumas premissas e princípios, que têm importância vital para os ordenamentos, como pontos axiológicos de mais alto destaque e prestígio.46


    Tendo o Estado, no livre exercício de sua soberania, consentido em aplicar o tratado, contraindo obrigações jurídicas, pelo princípio da boa-fé, que informa as relações no Direito Internacional, expressamente previsto no art. 27 da Convenção de Viena: “Uma parte não pode invocar disposições de seu direito interno como justificativa para o não cumprimento do tratado”.47


    As normas que reconhecem direitos humanos trabalhistas têm caráter vinculante48, o que, no ordenamento jurídico brasileiro está evidenciado no disposto nos arts. 5º, parágrafo 2º, 4º, 105, III da CR/88 e no art. 11, V, da Lei nº 10.593/2002.


    A estes, somam-se outros princípios: da vedação ao retrocesso social (arts. 5º, caput, e 6º, da CR/88); da prevalência da norma mais favorável ao ser humano (art. 29, b, da Convenção Americana de Direitos Humanos, art. 5º, item 2, do PDCIP, art. 5º do PDESC, art. 60 da Convenção Europeia de Direitos Humanos); e da interpretação Pro Homine, previsto de forma expressa no art. 19, parágrafo 8º da Constituição da OIT, que impõe a necessidade de que a interpretação normativa seja feita sempre em prol da proteção dada aos indivíduos.49


    Ademais, de acordo com a norma do parágrafo 1º do art. 5º da Constituição, no Brasil, os tratados internacionais de proteção ao direitos humanos estarão sujeitos à aplicação automática.50


    Além de tais aspectos, contemporaneamente, a leitura do Direito tem que ser feita em sua integralidade, através do diálogo das fontes, considerando a interação entre o os planos interno e internacional.


    Em defesa da aplicação ao Direito do Trabalho da teoria do diálogo das fontes, método hermenêutico afeito à teoria geral do direito, com eficiente aplicação na seara dos direitos fundamentais, Soares explica que o objetivo é robustecer o regime jurídico de proteção ao trabalhador. assim, o intérprete “deve buscar a maior eficácia e harmonia normativa possível entre diferentes interesses presentes na relação jurídica trabalhista”51; indo além da aplicação de leis, decretos, portarias, e utilizando efetivamente, a Constituição e as normas internacionais como norma jurídicas.52


    No Brasil, tal possibilidade é evidenciada pelo disposto no art. 5º, parágrafo 2º, da CR/88, que prevê que os direitos e garantias expressos na Carta Magna não excluem os decorrentes tratados internacionais em o Brasil seja parte, o que também se verifica em quase todas “as constituições latino-americanas modernas [que] contêm um dispositivo que amplia enormemente o número de direitos humanos”, as quais Uriarte identifica como “constituições grávidas”53, por conterem dentro delas e por fazerem parte delas, as normas internacionais de direitos humanos. Assim, a aplicação do conteúdo de um tratado é a aplicação da própria Constituição.


    Trata-se do que se denomina na América Latina de “bloco de constitucionalidade”, que designa, em matéria de direitos humanos, a existência de “um conjunto de normas consagratórias de direitos fundamentais, com conteúdo diretamente constitucional, e outras constitucionalizadas, ainda que de origem internacional.54


    Nesta perspectiva, considera-se que a dignidade humana e os direitos fundamentais têm uma força expansiva e, assim, sugam, se alimentam e se complementam por essas normas internacionais que compõem uma espécie de eixo axiológico que transcende a própria ordem jurídica interna, formando uma espécie de “bloco de constitucionalidade”.


    Piovesan considera que com o advento do parágrafo 3º e em virtude do disposto no parágrafo 2º, ambos do art. 5º da Constituição, surgem duas categorias de tratados internacionais de proteção de direitos humanos: “a) Materialmente constitucionais; e b) os material e formalmente constitucionais”, eis que para a autora, todos os tratados internacionais de direitos humanos são materialmente constitucionais e, assim, têm caráter de cláusula pétrea, que resguardam o núcleo material da Carta Magna.55


    Além da densificação da ordem jurídica interna, o diálogo com o jus cogens, normas internacionais e outras fontes, justifica a teoria do controle de convencionalidade, que é meio judicial de declaração de invalidade de leis incompatíveis com tratados de direitos humanos, seja por via de exceção (controle difuso ou concreto); seja por meio de ação direta (controle concentrado ou abstrato).56


    Trata-se da adoção de critério dinâmico de hierarquia das normas jurídicas para solução de antinomias, utilizado em caso de colisão de normas de direito interno e de direito internacional que versem sobre direitos humanos.


    Assim, há uma análise dinâmica e viva pelo Poder Judiciário, quebrando a rigidez no procedimento de composição de soluções e mesclando diferentes estruturas jurídicas, sem que haja uma “estrutura regulatória univocamente construída”.57 O controle de convencionalidade (ou de supralegalidade) é exercido em relação aos tratados internacionais aos quais o país está vinculado e consiste em “adaptar ou conformar os atos ou leis internas aos compromissos assumidos pelo Estado, que criam para estes deveres no plano internacional com reflexos práticos no seu direito interno”58, permitindo ao intérprete:


    [...] em vez de escolher uma ou outra norma em consonância com os métodos tradicionais de solução de antinomias, aplica o intérprete, simultaneamente, ambas ou mais normas, restaurando a coerência que as ordens internacional e interna reclamam dentro do quadro do pensamento sistemático e da unidade do direito.59


    Trata-se de mecanismo de “conformação do Direito Internacional, a partir da combinação ou agregação com o Direito Nacional”, o que evidencia a “permeabilidade do Estado contemporâneo em relação aos diversos padrões regulatórios” (grifei) e “estabelecimento de etapas ou níveis de normatividade”, sendo que a “visão de uma interação entre o Direito Internacional e o Interno, a partir de soluções dialogadas, quebra o relevante paradigma jurídico da estratificação normativa”.60


    Tendo-se em vista a indivisibilidade dos Direitos Humanos e a impossibilidade de proceder a “uma distinção ou divisão no núcleo normativo internacional” de tais direitos, o controle de convencionalidade não se aplica para admitir a “prevalência apenas dos tratados reguladores de direitos de primeira geração”, mas, também, aos tratados de direitos humanos sobre questões trabalhistas e pode contribuir para superar a “ausência de uma estrutura teórica”, ser capaz de conferir eficácia aos tratados de Direitos Humanos e viabilizar a “ampliação dos horizontes do nosso Direito”.61


    Neste contexto, os tratados de Direitos Humanos que versam sobre direitos laborais, inclusive os decorrentes da OIT, são normas supralegais, sendo que se forem ratificados com o procedimento previsto no art. 5º, parágrafo 3º da CR/88, terão natureza de normas constitucionais, como as do art. 7º da Carta Magna.


    Diante disso, “todo o arcabouço infraconstitucional [...] deve observar as diretrizes fixadas no plano internacional”, pois passa a haver uma “natural ascendência”das normas internacionais sobre as internas em matéria trabalhista. Soma-se, de forma importante a este aspecto, “regra básica e fundamental dos regramentos de proteção”: a primazia da norma mais favorável, ainda que de “nível hierárquico inferior”, o que evidencia a flexibilidade do exame das hierarquia entre as normas e a superação dos métodos tradicionais de superação de antinomias, com possibilidade de deixar de deixar de “distanciar do âmbito de incidência nacional as grandes conquistas de proteção hauridas no plano internacional”.62


    4. Desafios e perspectivas


    Na Declaração de Filadélfia63 são enunciados os fins e objetivos da OIT e destacadas premissas relacionadas à efetivação da dignidade humana como princípios fundamentais, os quais pautam a atuação da OIT, sendo expressamente ressaltado que o “o trabalho não é uma mercadoria”.


    Na declaração da OIT sobre princípios e direitos fundamentais do trabalho consta que “o crescimento econômico é essencial, mas insuficiente para assegurar a equidade, o progresso social e a erradicação da pobreza”, o que enseja a adoção de “estratégia global de desenvolvimento econômico e social” e de “(...) políticas econômicas e sociais (...) com vistas à criação de um desenvolvimento sustentável de ampla base”.64


    Não há dúvidas, portanto, de que a efetiva materialização dos direitos humanos dos trabalhadores, ou seja, dos direitos trabalhistas, é o caminho para a realização do conteúdo das principais normas de direitos humanos tanto plano internacional quanto no interno, favorecendo o desenvolvimento socialmente sustentável.


    A grande dificuldade de efetivação dos direitos humanos dos trabalhadores (fundamentais e sociais) “é a ausência de normas internas eficazes que garantam de modo induvidoso a prevalência dos direitos”, assemelhando-se a uma “proposta que não foi tornada verdadeira para o trabalhador brasileiro”.65


    Norberto Bobbio, sobre as resistências para a implementação de direitos humanos, ressalta que o mais forte argumento dos que são contra os direitos sociais é sua inexequibilidade.66 O problema não é filosófico; é político.


    O maior desafio é “dar voz efetiva aos direitos humanos, estabelecendo as condições práticas em que a dignidade humana seja preservada e promovida, especialmente quando o mercado globalizado dificulta a fiscalização e facilita o uso de mão de obra em condições indignas.”67


    A dificuldade se agrava na medida em que se constata, contemporaneamente, a aproximação dos mercados e o acirramento da competitividade em nível global, além da alteração permanente dos modelos de produção: taylorismo, fordismo, toyotismo, volvimo e gatismo.


    Ademais, a cada crise econômica, o pensamento liberal intensifica o discurso de que o único caminho seria o das reformas sociais, da flexibilização e da desregulamentação de direitos trabalhistas e previdenciários.


    No entanto, o que continua ocorrendo é o notável aprofundamento de estruturas de dominação nacionais - grandes conglomerados capitaneando a fuga do capital, bem como o darwinismo normativo a partir das menores proteções sociais.


    Assim, além do dumping social, também se verifica o law shopping, como se os proprietários dos meios de produção - sobretudo os grandes conglomerados - pudessem escolher em prateleiras o ordenamento jurídico com menores níveis de proteção social e trabalhista para tornar mais barato o processo produtivo e de prestação de serviços, em detrimento de todos os valores morais internacionalmente consagrados e do jus cogens, em evidente corrida ao fundo do poço, com preocupação apenas com aspectos econômicos.68


    Em primeiro lugar, com vistas a combater essas práticas, a solução deve ser buscada também de forma global, com aplicação das fontes internacionais para combater a precarização das condições de trabalho e dos direitos, pois essa fragilização do Direito do Trabalho resulta no enfraquecimento da própria “tutela e promoção da dignidade humana, da justiça social e da democracia.” 69


    As fontes internacionais que estabelecem níveis mínimos de proteção social devem ser utilizadas para densificar e fortalecer o substrato filosófico e axiológico do próprio Direito do Trabalho, ratificando e enaltecendo a importância que este sempre teve e tem para a concretização da dignidade humana, da justiça social e da democracia.


    Ademais, na perspectiva dos direitos humanos fica mais evidente a complexidade do Direito do Trabalho e a importância de se reafirmar a essência do direito do trabalho, ligada à necessidade de materialização da dignidade humana.


    Como alertam Almeida e Almeida, o Direito do Trabalho “tem sido estrategicamente reduzido a uma questão econômica” e a falta de efetividade de tais direitos, “reduzida a um problema econômico”, ensejando a atuação do Poder Judiciário meramente para prestar tutela reparatória”.70


    No entanto, o Direito do Trabalho é muito mais do que isso. Além do aspecto econômico, visa a “criação de condições que assegurem uma vida conforme a dignidade humana”; tem como função a distribuição da riqueza gerada pelo trabalho humano, daí ser considerado instrumento de participação e de justiça sociais.71


    Na Constituição de 1988, o capital e o trabalho são declarados fatores de desenvolvimento, em que a centralidade do homem inaugura um constitucionalismo diferenciado, contexto em que, entre outros aspectos, é essencial a capacidade de autossustentação e de tornar as pessoas realizadoras, o que deriva do trabalho. Assim, “cabe ao Estado, com a participação de todos nós, a promoção do equilíbrio social, minimizando os impactos decorrentes da desigualdade” para com a realização do direito ao trabalho decente (art. 6º, da CR/88).72


    Nesta perspectiva, Uriarte propõe considerar a Constituição como ponto de partida de qualquer operação jurídica, interpretativa ou aplicativa; reconhecendo-se a eficácia máxima das normas constitucionais e internacionais que versam sobre direitos humanos, a serem tratados como universais e indisponíveis.73


    Diante de tais aspectos, o reconhecimento da permeabilidade dos ordenamentos jurídicos e o controle de convencionalidade assumem especial importância como barreiras ao desmantelamento e precarização dos diretos sociais, pois fornecem respaldo para justificar a impossibilidade de aplicação da lei e de interpretações normativas que estiverem em desconformidade com os tratados e convenções internacionais, ou seja, com a própria essência dos Direitos Humanos sociais e do Direito do Trabalho.


    Trata-se de uma releitura que Uriarte considera ser uma reconstrução conceitual, doutrinária e jurisprudencial do Direito do Trabalho, referindo-se à necessidade de pensar, de construir e de potencializar as proposições a partir do coração do Direito, que é o elenco dos direitos humanos fundamentais, essência da ordem pública internacional e da Constituição de 1988.74


    Além disto, “é necessário que a doutrina se desenvolva realmente um pensamento fundado nos direitos e lhes forneça um corpo conceitual que permita a aventura de aplicar corretamente a Constituição, a norma internacional, etc”75, o que deve se dar com o apoio e sob a responsabilidade dos juristas de um modo geral: professores, advogados, para que seja possível a aplicação no caso concreto pelos magistrados, consideradas suas dimensões jurídica, econômica, social e, principalmente, política, por ser instrumento de poder e que cria condições objetivas de participação.76


    Portanto, deve ser buscada a reconstrução do Direito do Trabalho para que seja considerado em toda a sua complexidade e para que o ser humano volte a ser o centro das proposições e da tutela e com vistas ao progresso socialmente sustentável e à concretização de medidas em prol da efetividade da dignidade humana e dos objetivos especificados no art. 3º da própria Constituição, em especial: a construção de uma sociedade livre, justa e solidária.77


    5. Considerações Finais


    Contemporaneamente, o grande desafio da humanidade é harmonizar a proteção à dignidade com os interesses econômicos; estabelecer um equilíbrio para o desenvolvimento socialmente sustentável, de forma livre, justa e igualitária.


    O problema não decorre da falta de arcabouço normativo. Pelo contrário! As fontes normativas internacionais em conjunto com as internas, em relação de complementaridade e permeabilidade, estabelecem de forma clara as diretrizes que devem nortear a interpretação e a aplicação das normas na perspectiva de buscar efetivar a dignidade humana e a justiça social.


    Especificamente, no Brasil, talvez seja o momento de maior destaque para o Direito do Trabalho desde sua formação. No entanto, contraditoriamente, talvez nunca tenha sido tão criticado e de forma tão dura, como se fosse entrave ao desenvolvimento econômico e ao progresso, como se fosse um câncer que precisasse ser extirpado.78


    No entanto, o Direito do Trabalho não se resume ao aspecto econômico; não é meramente o direito às verbas rescisórias e às horas extras; é muito mais do que isso!


    O Direito do trabalho é instrumento de inserção social, de concretização da justiça distributiva e de democracia! Direito de luta por dignidade!


    A luta não é apenas pelo Direito do Trabalho. Conforme Von Ihering, tem-se a “luta pelo Direito”, sendo preciso ocupar a própria lei, com interpretações que defendam os oprimidos e neutralizem as estratégias opressoras.79


    Para tanto, é essencial empreender uma “leitura moral do Direito”, bem como o desenvolvimento de uma teoria dos direitos fundamentais edificada sobre o fundamento da dignidade humana.80


    Imprescindível, portanto, reconhecer a aproximação entre o Direito Internacional e o Direito do Trabalho; entre os Direitos Humanos e o Direito do Trabalho e a necessária permeabilidade dos ordenamentos jurídicos para que se alimentem dos jus cogens e demais fontes internacionais na perspectiva de proteção dos direitos sociais.


    Assim, malgrado não ser prática corrente a aplicação das normas de Direito Internacional no direito brasileiro e de não ser adequado o manejo das Convenções da OIT, a “consolidação da ideia do controle e convencionalidade surge como um profícuo horizonte para inserção das normas de Direito Internacional do Trabalho na regulação das relações laborais.”81


    Mais do que isso, o diálogo entre tais fontes normativas confere o substrato para que o Direito do Trabalho ocupe a posição de essencialidade que tem na sociedade.


    O caminho para a o desenvolvimento socialmente sustentável não se faz pela imposição de textos legais nem pelo distanciamento do Estado das relações entre empregado e empregador, mas se constrói com o diálogo para buscar o equilíbrio, processo em que é essencial a participação democrática da sociedade, notadamente, dos sujeitos da relação de emprego, que não é possível sem dignidade e sem seu principal instrumento, o próprio Direito do Trabalho!


    Referências


    ALMEIDA, Cléber Lúcio de; NUNES, Ana Flávia Paulinelli Rodrigues. Movimentos sociais. Direito do Trabalho. Democracia. NO PRELO.


    ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Princípios do Direito do Trabalho: primeira, segunda e Terceira Dimensões. In TEODORO, Maria Cecília Máximo [et. al.] coord. Tópicos Contemporâneos de Direito do Trabalho. Reflexões e Críticas. Volume 2. Belo Horizonte: RTM, 2017, p. 123-144.


    ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Direitos Humanos Trabalhistas: da existência à tutela jurisdicional no contexto do sistemainteramericano de direitos humanos. In Anais do V Encontro Internacional do Conpedi Montevidéu - Uruguai: A eficácia de direitos fundamentais na relações do trabalho, sociais e empresariais. 2016a. p. 114-134. Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações. Tema: Instituciones y desarrollo en la hora actual de América Latina.


    ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. A efetividade dos direitos fundamentais trabalhistas como resistência à precarização da dignidade humana, da justiça social e da democracia. In DANTAS, Luiz Rodolfo de Souza [et. al.] org. Série Direitos Fundamentais Sociais. Teoria dos princípios, proporcionalidade, razoabilidade e a dimensão ideal do Direito - suas conexões: Tomo VII. Joaçaba: Editora Unoesc, 2016b, p. 81-101.


    BARROSO, Luis Roberto. Neoconstitucionalismo e Constitucionalização do Direito (O triunfo tardio do direito constitucional no Brasil). Revista de Direito Administrativo, Rio de Janeiro, v. 240, p. 1-42, 2005.


    BRASIL, DECRETO Nº 7.030 de 14 de dezembro de 2009. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/decreto/d7030.htm. Consulta em 16/03/2016.


    CORDEIRO, Wolney de Macedo. O controle de convencionalidade em matéria laboral: novos horizontes para a aplicação das convenções da Oit no direito brasileiro. In: Georgenor de Sousa Franco Filho; Valerio de Oliveira Mazzuoli. (Org.). Direito internacional do trabalho - O estado da arte sobre a aplicação das convenções internacionais da OIT no Brasil. 2ed.São Paulo: LTr, 2016, v. 1, p. 24-34.


    DELGADO, Maurício Godinho. Constituição da República, Estado Democrático de Direito e Direito do Trabalho. In DELGADO, Gabriela Neves; PIMENTA, José Roberto Freire; MELLO FILHO, Luiz Philippe Vieira de; LOPES, Othon de Azevedo (coordenadores). Direito Constitucional do Trabalho. Princípios e jurisdição constitucional do TST. São Paulo: LTr, 2015.


    EÇA, Vitor Salino de Moura. Corte Internacional de Justiça. In: TEODORO, Maria Cecília Máximo. Et. al. (coord). Tópicos Contemporâneos de Direito do Trabalho - Reflexões e Críticas. Volume 2. Belo Horizonte: RTM, 2017.


    EÇA, Vitor Salino de Moura. Jurisdição Transnacional de Proteção de Direitos Humanos Trabalhistas. In: ALVARENGA, Rúbia Zanotelli. Direitos Humanos dos Trabalhadores. São Paulo: LTr, 2016.


    FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Direitos humanos dos trabalhadores. In: ALVARENGA, Rúbia Zanotelli. Direitos Humanos dos Trabalhadores. São Paulo: LTr, 2016.


    LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Direitos Humanos. Rio de Janeiro: Lumen Juris Editora, 2011.


    LOPEZ, Manuel-Carlos Palomeque. Um Compañero de viaje histórico del derecho del trabajo: la crisis economica. Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2495604.pdf. Acesso em 20/05/2016.


    NUNES, Antônio José Avelãs. O Estado Capitalista. Mudar para permanecer igual a si próprio. In Constituição e Estado Social: os obstáculos à Concretização da Constituição. NETO, Francisco José Rodrigues de Oliveira (organização) [ET al.]. São Paulo: Coimbra Editora e Editora Revista dos Tribunais Ltda, 2015.


    OIT. Declaração da OIT sobre princípios e direitos fundamentais no trabalho. 1998. Disponível em:


    http://www.ilo.org/public/english/standards/declaration/declaration_portuguese.pdf. Acesso em 11/08/2016.


    PIMENTA, Raquel Betty. Palestra ministrada no Seminário “Reflexões sobre o mundo do trabalho a partir da Reforma Trabalhista”, promovido Instituto Declatra em 25/08/2017, em Belo Horizonte - MG.


    PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e o Direito Constitucional Internacional. 14ª Edição, revista e atualizada. São Paulo: Saraiva, 2013.


    RÜDIGER, Dorothee Susanne. Teoria da flexibilização do direito do trabalho: uma tentativa de contextualização histórica. 2004. Disponível em: http://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/primafacie/article/view/4455 Acesso em 11/08/2016.


    SARLET, Ingo Wolfgang. Os direitos fundamentais (sociais) e a assim chamada proibição de retrocesso: contributo para uma discussão. In DELGADO, Gabriela Neves; PEREIRA, Ricardo José Macêdo de Britto (coordenadores). Trabalho, Constituição e Cidadania. A dimensão coletiva dos direitos sociais trabalhistas. São Paulo: LTr, 2014.


    SOARES, Flaviana Rampazo. Interlocuções entre Direitos Humanos e Direito do Trabalho e a necessária proteção à dignidade da pessoa do trabalhador. In: ALVARENGA, Rúbia Zanotelli. Direitos Humanos dos Trabalhadores. São Paulo: LTr, 2016.


    SÜSSEKIND, Arnaldo. Convenções da OIT e outros tratados. 3ª Edição. São Paulo: LTr, 2007.


    SÜSSEKIND, Arnaldo. Direito Internacional do Trabalho. 2ª Edição, revista, ampliada e atualizada. São Paulo: LTr, 1987.


    URIARTE, Oscar Ermida. Aplicação judicial das normas constitucionais e internacionais sobre direitos humanos trabalhistas. Rev. TST, Brasília, vol. 77, nº 2, abr/jun 2011. p. 133-145.


    VIANA, Márcio Túlio. Direito do Trabalho e Flexibilização. In: Curso de Direito de Trabalho: estudos em memória de Célio Goyatá. BARROS, Alice Monteiro de (Coord.). 3. ed. rev., atual. e ampl. São Paulo: LTr, 1997.

    


    
      
        1 Doutoranda (2016) e mestre (2008) em Direito do Trabalho pela PUC Minas. Advogada especializada em Direito do Trabalho, sócia do escritório Andrade, Nigri & Dantas Advogados. Professora de Direito do Trabalho e de Prática Trabalhista nos cursos de graduação, pós-graduação da Faculdade de Direito Milton Campos.

      


      
        2 PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e o Direito Constitucional Internacional. 14. Ed., rev. e atual. - São Paulo: Saraiva, 2013. p. 105

      


      
        3 SOARES, Flaviana Rampazo. Interlocuções entre Direitos Humanos e Direito do Trabalho e a necessária proteção à dignidade da pessoa do trabalhador. In: ALVARENGA, Rúbia Zanotelli. Direitos Humanos dos Trabalhadores. São Paulo: LTr, 2016. p. 28.

      


      
        4 SÜSSEKIND, Arnaldo. Direito Internacional do Trabalho. 2. Ed., rev. amp. e atual. - São Paulo: LTr, 1987. p. 83.

      


      
        5 SÜSSEKIND, Arnaldo. Ob. cit., 1987. p. 84.

      


      
        6 SÜSSEKIND, Arnaldo. Ob. cit., 1987. p. 85.

      


      
        7 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Direitos Humanos Trabalhistas: da existência à tutela jurisdicional no contexto do sistema interamericano de direitos humanos. In Anais do V Encontro Internacional do Conpedi Montevidéu - Uruguai: A eficácia de direitos fundamentais na relações do trabalho, sociais e empresariais. 2016a, p. 118. Modo de acesso: www.conpedi.org.br em publicações. Tema: Instituciones y desarrollo en la hora actual de América Latina.

      


      
        8 SARLET, Ingo Wolfgang. A eficácia dos direitos fundamentais. 6. ed. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2006, p. 35-37 apud LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Direito Humanos. Rio de Janeiro: Lumen Juris Editora, 2011, p. 33.

      


      
        9 LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Direito Humanos. Rio de Janeiro: Lumen Juris Editora, 2011, p. 39.

      


      
        10 RÜDIGER, Dorothee Susanne. Teoria da flexibilização do direito do trabalho: uma tentativa de contextualização histórica. 2004. p. 43. Disponível em: http://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/primafacie/article/view/4455 Acesso em 11/08/2016.

      


      
        11 Para maior aprofundamento sobre o tema: ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Princípios do Direito do Trabalho: primeira, segunda e Terceira Dimensões. In TEODORO, Maria Cecília Máximo [et. al.] coord. Tópicos Contemporâneos de Direito do Trabalho. Reflexões e Críticas. Volume 2. Belo Horizonte: RTM, 2017, p. 137-143.

      


      
        12 ALMEIDA, Cléber Lúcio de; NUNES, Ana Flávia Paulinelli Rodrigues. Movimentos sociais. Direito do Trabalho. Democracia. p.7. NO PRELO.

      


      
        13 SOARES, Flaviana Rampazo. Ob. cit., 2016. p. 29.

      


      
        14 URIARTE, Oscar Ermida. Aplicação judicial das normas constitucionais e internacionais sobre direitos humanos trabalhistas. Rev. TST, Brasília, vol. 77, nº 2, abr/jun 2011. p. 134.

      


      
        15 No chamado período axial (entre os séculos VII e II a.C.), “o ser humano passa a ser considerado, pela primeira vez na História, em sua igualdade essencial, como ser dotado de liberdade e razão”, lançando-se, assim, “os fundamentos intelectuais para a compreensão da pessoa humana e para a afirmação da existência de direitos universais, porque a ela inerentes”. (COMPARATO, Fabio Konder. A afirmação histórica dos direitos humanos. São Paulo: Saraiva, 2001, p. 11 apud LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Direito Humanos. Rio de Janeiro: Lumen Juris Editora, 2011, p. 2)

      


      
        16 No entanto, não foi implementada a igualdade material nem a fraternidade. Mulheres, negros, operários e grupos sociais vulneráveis foram excluídos da declaração francesa, apesar do caráter universal desta, diferentemente das declarações anteriores.

      


      
        17 A Constituição do México (1917) foi a primeira a contemplar direitos sociais e a positivá-los como direitos fundamentais (art. 123, trinta incisos sobre direitos trabalhista e previdenciários); “com isso, deslegitimou ‘as práticas de exploração mercantil do trabalho [...] e da pessoa humana [...]’” (COMPARATO, Fabio Konder. A afirmação histórica dos direitos humanos. São Paulo: Saraiva, 2001, p. 187 apud LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Ob. cit., 2011, p. 7).

      


      
        18 FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Direitos humanos dos trabalhadores. In: ALVARENGA, Rúbia Zanotelli. Direitos Humanos dos Trabalhadores. São Paulo: LTr, 2016. p. 21.

      


      
        19 FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Ob. cit., 2016. p. 19.

      


      
        20 Promulgada em 10/12/1948, por meio da Resolução nº 217 da ONU (criada em 1945, com o objetivo de manter a paz entre as nações pós II Guerra Mundial) na Terceira Assembleia-Geral.

      


      
        21 Em lugar de “homem, como constava na declaração francesa.

      


      
        22 LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Ob. cit., 2011, p. 11.

      


      
        23 Os tratados internacionais, regulados pela Convenção de Viena ou Lei dos Tratados, concluída em 1969, são acordos internacionais juridicamente obrigatórios e vinculantes (pacta sunt servanda), que podem criar novas regras, codificar ou modificar regras preexistentes consolidadas pelo costume internacional, e que constituem hoje a principal fonte de obrigação do Direito Internacional. In: PIOVESAN, Flávia. Ob. cit., 2013. p. 105.

      


      
        24 LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Ob. cit., 2011, p. 17.

      


      
        25 LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Ob. cit., 2011, p. 18.

      


      
        26 URIARTE, Oscar Ermida. Ob. cit. 2011. p. 139.

      


      
        27 PEREIRA, André Gonçalves e QUADROS, Fausto apud PIOVESAN, Flávia. Ob. cit., 2013. p. 129.

      


      
        28 A título exemplificativo, destacam-se: Convenção Internacional sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação Racial; Convenção para Eliminação de Toda Forma de Discriminação Contra a Mulher; Convenção sobre a Tortura e outros Tratamentos ou Penas Cruéis, Desumanos ou Degradantes; Convenção sobre os Direitos da Criança; Convenção sobre a Proteção do Trabalhador Migrante e seus Familiares. FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Ob. cit., 2016. p. 19.

      


      
        29 LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Ob. cit., 2011, p. 32.

      


      
        30 Entre as Convenções que versam sobre as matérias elencadas como princípios e objetivos fundamentais da OIT, destacam-se:


        - LIBERDADE SINDICAL E NEGOCIAÇÃO COLETIVA: Conv. 87 de 1948 (não ratificada pelo Brasil); Convenções 98 (1949), 135 (1971), 141 (1975), 151 (1978);


        - ERRADICAÇÃO DO TRABALHO FORÇADO: Conv. 29 (1930); 105 (1957)


        - DISCRIMINAÇÃO (IGUALDADE DE OPORTUNIDADES): Conv. 100 (1951); 111 (1958); 156 (1981); 158 (1982)


        - ERRADICAÇÃO DO TRABALHO INFANTIL: Conv. 138 e 182.

      


      
        31 FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Ob. cit., 2016. p. 21.

      


      
        32 EÇA, Vitor Salino de Moura. Jurisdição Transnacional de Proteção de Direitos Humanos Trabalhistas. In: ALVARENGA, Rúbia Zanotelli. Direitos Humanos dos Trabalhadores. São Paulo: LTr, 2016. p. 84.

      


      
        33 EÇA, Vitor Salino de Moura. Ob. cit., 2016. p. 84-85.

      


      
        34 SOARES, Flaviana Rampazo. Ob. cit., 2016. p. 32.

      


      
        35 EÇA, Vitor Salino de Moura. Ob. cit., 2016. p. 83.

      


      
        36 Acrescenta o autor que quanto organismos estatais e privados que atuam para a garantia dos Diretos Humanos, ganha extraordinária dimensão a OIT, braço trabalhista da ONU. In EÇA, Vitor Salino de Moura. Ob. cit., 2016. p. 85.

      


      
        37 PIOVESAN, Flávia. Direitos sociais, econômicos e culturais e direitos civis e políticos. SUR - Revista Internacional de Direitos Humanos, ano 1, n. 1, 2004, p. 24-26 apud SOARES, Flaviana Rampazzo. Ob. cit., 2016. p. 28.

      


      
        38 FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Ob. cit., 2016. p. 19-20.

      


      
        39 Acrescenta o autor que quanto organismos estatais e privados que atuam para a garantia dos Diretos Humanos, ganha extraordinária dimensão a OIT, braço trabalhista da ONU. In EÇA, Vitor Salino de Moura. Ob. cit., 2016. p. 85.

      


      
        40 EÇA, Vitor Salino de Moura. Corte Internacional de Justiça. In: TEODORO, Maria Cecília Máximo. Et. al. (coord). Tópicos Contemporâneos de Direito do Trabalho - Reflexões e Críticas. Volume 2. Belo Horizonte: RTM, 2017, p. 91.

      


      
        41 EÇA, Vitor Salino de Moura. Ob. cit., 2017, p. 91.

      


      
        42 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Ob. cit. 2016, p. 118.

      


      
        43 FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Ob. cit., 2016. p. 20.

      


      
        44 com proeminência da Declaração Universal dos Direitos Humanos, da Carta Mundial dos Direitos Humanos, do Pacto Internacional dos Direitos Civis e Políticos e do Pacto Internacional dos Direitos Econômicos, Sociais e Culturais. In SOARES, Flaviana Rampazzo. Ob. cit., 2016. p. 28.

      


      
        45 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Ob. cit. 2016a, p. 122.

      


      
        46 BONAVIDES, Paulo. Curso de direito constitucional. São Paulo: Malheiros, 1997, p. 260 apud LEITE, Carlos Henrique Bezerra. Ob. cit., 2011, p. 43.

      


      
        47 BRASIL, DECRETO Nº 7.030 de 14 de dezembro de 2009. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/decreto/d7030.htm. Consulta em 16/03/2016.

      


      
        48 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Ob. cit. 2016a, p. 122.

      


      
        49 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Ob. cit. 2016a, p. 122.

      


      
        50 Enquanto aos demais se aplica a sistemática de incorporação legislativa, ou seja, exige-se a intermediação de um ato normativo para tornar o tratado obrigatório na ordem interna.

      


      
        51 SOARES, Flaviana Rampazo. Ob. cit., 2016. p. 28.

      


      
        52 URIARTE, Oscar Ermida. Ob. cit. 2011. p. 134.

      


      
        53 URIARTE, Oscar Ermida. Ob. cit. 2011. p. 137.

      


      
        54 URIARTE, Oscar Ermida. Ob. cit. 2011. p. 137.

      


      
        55 PIOVESAN, Flávia. Ob. cit., 2013. p. 145.

      


      
        56 MAZZUOLI, Valério. O controle jurisdicional da convencionalidade das leis. 2. ed. São Paulo: RT, 2011. p. 82 apud CORDEIRO, Wolney de Macedo. O controle de convencionalidade em matéria laboral: novos horizontes para a aplicação das convenções da OIT no direito brasileiro. In: Georgenor de Sousa Franco Filho; Valerio de Oliveira Mazzuoli. (Org.). Direito internacional do trabalho - O estado da arte sobre a aplicação das convenções internacionais da OIT no Brasil. 2ed.São Paulo: LTr, 2017, v. 1, p. 27

      


      
        57 CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, v. 1, p. 29.

      


      
        58 MAZZUOLI, Valério. apud CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, p. 29.

      


      
        59 MAZZUOLI, Valério. apud CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, p. 28.

      


      
        60 CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, v. 1, p. 27-28.

      


      
        61 CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, v. 1, p. 30.

      


      
        62 CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, v. 1, p. 31-32.

      


      
        63 Após a criação da Organização Internacional do Trabalho, em 1919, com o Tratado de Versailles, esta, em Conferência Geral, reunida em Filadélfia, em sua vigésima sexta sessão, adotou, em 10 de maio de 1944, a Declaração, que passou a ser chamada de Declaração de Filadélfia ou Anexo a Constituição da OIT.

      


      
        64 OIT. Declaração da OIT sobre princípios e direitos fundamentais no trabalho. 1998. Disponível em: http://www.ilo.org/public/english/standards/declaration/declaration_portuguese.pdf. Acesso em 11/08/2016.

      


      
        65 FRANCO FILHO, Georgenor de Souza. Ob. cit., 2016. p. 22.

      


      
        66 CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, v. 1, p. 25.

      


      
        67 SOARES, Flaviana Rampazo. Ob. cit., 2016. p. 29.

      


      
        68 Neste sentido foi a exposição da Professora Doutora Raquel Betty, em palestra ministrada no Seminário “Reflexões sobre o mundo do trabalho a partir da Reforma Trabalhista”, promovido Instituto Declatra em 25/08/2017, em Belo Horizonte - MG.

      


      
        69 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. A efetividade dos direitos fundamentais trabalhistas como resistência à precarização da dignidade humana, da justiça social e da democracia. In Série Direitos Fundamentais Sociais. Teoria dos princípios, proporcionalidade, razoabilidade e a dimensão ideal do Direito - suas conexões: Tomo VII. DANTAS, Luiz Rodolfo de Souza [et. al.] org. Joaçaba: Editora Unoesc, 2016b, p. 82.

      


      
        70 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Ob. cit., 2016b, p. 83.

      


      
        71 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Ob. cit., 2016b, p. 84-85.

      


      
        72 EÇA, Vitor Salino de Moura. Ob. cit., 2016. p. 84.

      


      
        73 URIARTE, Oscar Ermida. Ob. cit., 2011. p. 143.

      


      
        74 URIARTE, Oscar Ermida. Ob. cit., 2011. p. 143-144.

      


      
        75 URIARTE, Oscar Ermida. Ob. cit., 2011. p. 145.

      


      
        76 ALMEIDA, Wânia Guimarães Rabêllo de; ALMEIDA, Cléber Lúcio de. Ob. cit., 2016b, p. 96-99.

      


      
        77 Síntese da exposição feita pelo Professor Doutor Cléber Lúcio de Almeida nas aulas ministradas no Programa de Pós Graduação em Direito da PUC-Minas em 2016.

      


      
        78 Neste contexto foi aprovada a chamada Reforma Trabalhista, que alterou mais de 90 dispositivos na CLT e passará a vigorar a partir de 11/11/2017.

      


      
        79 Síntese da exposição feita pelo Professor Doutor Márcio Túlio Viana em aula ministrada pelo Programa de Pós Graduação em Direito da PUC-Minas em 08/08/2016.

      


      
        80 BARROSO, Luis Roberto. Neoconstitucionalismo e Constitucionalização do Direito (O triunfo tardio do direito constitucional no Brasil). Revista de Direito Administrativo, Rio de Janeiro, v. 240, p. 1-42, 2005, p. 6.

      


      
        81 CORDEIRO, Wolney de Macedo. Ob. cit., 2017, v. 1, p. 24.

      

    

  


  
    A desobediência civil para além do direito na época da exceção permanente1


    Andityas Soares de Moura Costa Matos2


    In Hell there will be nothing but law, and due process will be meticulously observed.3


    Gostaria de iniciar essas linhas com uma constatação do ativista estadunidense Howard Zinn que, diante de um mundo de tantas injustiças praticadas de forma automática, inconsciente e inconsequente sob a sombra da banalidade do mal,4 nos ensina que o problema não é a desobediência civil, mas sim a obediência civil.5 De fato, a obediência nos transforma muitas vezes em agentes da injustiça, e para calar definitivamente nossos sentimentos de culpa usamos a justificativa segundo a qual há um direito objetivo que determina nossas condutas e, assim como os policiais que reprimem greves e manifestações cidadãs e os juízes que desalojam ocupações populares para proteger os direitos proprietários do capital, nós também nos justificamos dizendo que temos deveres a cumprir. Afinal, lei é lei, frase repetida à exaustão em nossos dias, mas que originalmente caracterizou a exemplaridade dos funcionários alemães sob o III Reich: “Gesetz ist Gesetz”.6 O esquema mental de nossa época, portanto, coloca sempre a obediência em primeiro lugar, reservando à desobediência um incômodo cantinho, quase sempre a aproximando do crime puro e simples. Como tentarei demonstrar, isso nos indica a necessidade não só de encontrar um locus específico para isso que chamamos muito impropriamente de desobediência, desvinculando-a de sua dependência em relação ao conceito de obediência, mas também nos exige pensar em uma dimensão que, não estando dentro nem fora, se põe para além de todo direito.


    Falar em desobediência é sempre incômodo, já que em todos os âmbitos de nossas vidas somos levados a acreditar, desde quando nascemos, que a obediência é o normal e o correto, enquanto a desobediência expressa uma espécie de falta ou pecado. Afinal, na tradição judaico-cristã da qual somos herdeiros, sejamos ou não cristãos, a queda do ser humano se deu graças a um ato de desobediência às ordens de Deus. No mundo grego, por mais democrático que ele possa ter sido  na verdade, apenas algumas cidades-Estado gregas foram democráticas, e ainda assim durante um curtíssimo período de tempo , a obediência era vista como virtude e a desobediência, ainda que justificada como a de Antígona7 ou a de Prometeu,8 era duramente punida. Até mesmo nos cenários mais cotidianos somos levados a considerar que a desobediência é negativa e deve ser evitada a todo custo. É assim que, por exemplo, pais e professores justificam os castigos impostos a filhos e alunos desobedientes de maneira muito similar ao que faz o patrão diante de empregados que não cumprem suas ordens.


    Da igreja à escola, da casa à praça, o mantra sempre repetido é o mesmo: sem obediência nossas sociedades mergulharão no caos da anarquia e os seres humanos se devorarão uns aos outros, tal como Hobbes nos ensinou.9 Todavia, essa maneira simplista de considerar o problema da desobediência não leva em conta um elemento fundamental, que talvez só a filosofia possa trazer à luz, e por filosofia entendendo não um conjunto de teorias pretensamente racionais e perfeitamente dogmáticas, já que essas teorias, talvez ainda mais que a religião e a moral social, reafirmam de maneira insistente e até mesmo obsessiva o primado da obediência. Por filosofia entendo a potência de um pensamento livre de pressupostos, autocrítico e radicalmente imanentista, ou seja, que não se compromete com qualquer transcendentalismo ou dogmatismo. Já que as facções universitárias sequestraram há tempos a palavra “filosofia” para designar suas próprias ideologias particulares vendidas no mercado do saber como se fossem descrições universais do mundo, preciso aqui do adjetivo “radical” para qualificar com precisão o que agora há pouco chamei de filosofia.10


    Pois bem, o que a filosofia radical nos convida a considerar é o fato óbvio segundo o qual o primado da obediência em todos os campos da vida humana exige, para ser coerente, a noção de autoridade. Por mais que rios de tinta já tenham sido gastos para definir a ideia por trás dessa palavra, o senso comum próprio de uma criança parece ser aqui suficiente para indicar que só se pode sustentar o dever de obediência caso se pressuponha uma autoridade superior, anterior e legítima. Isso não envolve maiores problemas em contextos nos quais os seres humanos constroem suas sociedades com base na tradição e na metafísica, seja ela religiosa ou não.


    A pergunta política fundamental  qual seja: por que um ser humano deve obedecer às ordens de outro?  é respondida nessas sociedades com base na percepção de que as coisas sempre foram assim, às vezes acrescentando que as coisas são e devem ser assim porque essa é a vontade dos deuses ou de outras entidades como a Razão e o Espírito. Assim se afirma um erro ao mesmo tempo lógico e ético, dado que a experiência política originária passa a ser a da obediência, a qual não exige maior fundamentação do que a própria reafirmação do estado de obediência, conformando uma tautologia do tipo: “Deve-se obedecer porque o obediente obedece”. De fato, justificar a obediência com base nas tradições não é argumentativamente aceitável, já que a tradição em si não corresponde a uma justificativa e não oferece razões efetivas para sustentar a submissão de um ser humano à vontade do outro. Do contrário, teríamos que aceitar como válidas a escravidão, o patriarcado e o machismo simplesmente porque são posturas muito mais antigas do que aquelas que se lhes opõem. A tradição apenas nos diz que as coisas são assim porque sempre foram assim, ou seja, confunde as esferas do ser e do dever-ser, aquilo que é ou foi com aquilo que é visto como correto e que, portanto, deve ser, explica Hans Kelsen.11 Com efeito, do fato de algo ser não deriva qualquer dever. Do mesmo modo, a justificativa da obediência com base na metafísica também equivale, na verdade, a uma falsa justificativa, pois ainda que possam existir instâncias transcendentes para além da experiência humana  vamos aceitar essa hipótese apenas para fins de argumentação , desse suposto fato não deriva diretamente qualquer dever de obediência para nós, em especial quando a obediência é exigida por seres humanos bem reais, de carne e osso, aqui e agora.


    Esse simples exercício de pensamento nos mostra que a obediência quase sempre é injustificada. Só não o percebemos devido à força esmagadora da tradição, dos hábitos, da moral social, dos costumes e, mais do que tudo, graças à lenta  mas certa  formação de subjetividades obedientes, processo que se opera incansavelmente em nosso interior na medida em que somos levados a nos calar diante da resposta dada pelos adultos às crianças que um dia fomos quando perguntávamos: “por quê?”. A resposta, claro, mais cedo ou mais tarde, a depender da paciência de quem manda, era invariavelmente: “porque sim”. Tal indica que a obediência, assim como a ordem  dizia Carl Schmitt  se baseia em um nada.12 As ideologias e os processos de subjetivação dos obedientes desconsideram o fato inegável de que a obediência precisa ser justificada e quase nunca o é, invertendo assim a equação e exigindo que a desobediência seja justificada, ainda que as razões do desobediente, por mais acertadas e éticas que possam ser, raramente sejam aceitas. Produz-se assim o curioso esquema pelo qual a obediência passa a ser tida como um fenômeno originário, daí derivando imediatamente as noções de hierarquia, divisão social, autoridade e legitimidade, restando à desobediência apenas um espaço que poderíamos chamar de marginal, nos dois sentidos dessa palavra. Marginal porque está à margem, distante do centro e, portanto, carente da fundamentabilidade que dele emana. E marginal porque, exatamente por se distanciar do centro, é coisa de bandido.


    Como bem demonstrou Rafaelle Laudani, o esquema fundado na tradição e na metafísica funcionou muito bem no mundo ocidental durante a Idade Antiga e até o fim da Idade Média. Contudo, a partir do início da Modernidade ele começa a falhar, exatamente porque nesse período surgem visões alternativas da realidade política, social e religiosa que já não podem ser conectadas a uma grande e incontestada metanarrativa. Não é à toa, portanto, que o problema da desobediência surja com dignidade filosófica pela primeira vez na Modernidade.13 De acordo com Laudani, no mundo clássico e no medievo tinha-se uma noção de ordem pré-estabelecida justa por si mesma e que se refletia imediatamente nos negócios humanos, de modo que a regra era a obediência, já justificada de antemão a partir de um ponto de vista cosmológico ou religioso. Nesse cenário a desobediência só poderia ser entendida como falta ou insuportável tentativa de quebra da ordem objetiva do mundo.


    Todavia, quando essa ordem passa a ser questionada na Modernidade, se põe pela primeira vez a obediência enquanto um problema, pois ela não pode ser pressuposta como dado objetivo. As tradições, a moral e a metafísica que sustentavam a antiga ordem do mundo foram relativizadas, questionadas e ao final esvaziadas por uma série de fenômenos que vão desde o renascimento artístico e científico até as guerras religiosas e o descobrimento de um novo continente. A partir de então, nenhuma ideia substancial de ordem poderia ser pressuposta.14 A ordem, agora condenada a ser precária e questionável, precisa ser sempre criada e recriada, ao mesmo tempo em que o ser humano se descobre enquanto ser livre, colocando-se pela primeira vez a questão: por que devo obedecer?


    É nesse momento que uma inflexão que até hoje sentimos se impõe. Se a ordem não podia mais ser pressuposta enquanto dado natural ou transcendente, se as justificativas substancialistas falhavam diante da pluralidade de narrativas que só se aprofundará ao longo da Modernidade, era preciso que as classes dominantes encontrassem um novo fundamento para a obediência. Esse fundamento, como fica claro nas obras de autores como Hobbes, Locke, Rousseau e Kant, é o direito. Traduzido inicialmente sob a ideia de um contrato que evitaria o mergulho na violência anômica, o direito surge na Modernidade enquanto dispositivo capaz de restabelecer o comando e a autoridade questionadas. Ainda que em um primeiro momento o direito ainda traga consigo vestígios da antiga legitimidade cosmoteológica  isso fica claro ao nos lembrarmos que os reis absolutistas justificavam a obediência que julgavam lhes ser devida em termos de direitos divinos , é importante aqui frisar a radical diferença instaurada na Modernidade. Diversamente da tradição e da metafísica, o direito não se compromete com nenhum conteúdo, sendo antes uma forma, um procedimento vazio que pretende garantir a obediência e o comando com base em supostas normas gerais e universais, aplicáveis a todos os seres humanos, agora tratados como “cidadãos”. Nesse sentido, o direito se assemelha ao capital, que também surge nesse mesmo momento enquanto ordem formal de equivalência universal que obstinadamente converte toda qualidade em quantidade, toda multiplicidade em unidade, todo valor de uso em valor de troca.15


    Em sua forma geral onicompreensiva, tanto o direito quanto o capital podem então funcionar como as novas instâncias de imposição da ordem na Modernidade, sem que para tanto precisem fazer referência a qualquer horizonte de valores compartilhados ou comuns, tal como, bem ou mal, a tradição e a metafísica faziam. Todavia, esse mesmo caráter formal que torna o direito e o capital particularmente bem adaptados à vacuidade ontológica da Modernidade  a qual só se aprofundaria com a passagem a isso que chamamos de maneira meio tola de Pós-Modernidade  indica a radical falta de fundamento de todo poder separado, de todo comando hierárquico. De fato, ao se apresentar como a forma geral do contrato ou da igualdade entre sujeitos abstratos, o direito se torna incapaz de responder àquela questão que para os antigos não fazia sentido e que, diversamente e talvez por isso mesmo, funda a Modernidade: por que obedecer?


    O direito só pode responder essa pergunta de forma tautológica, explicando a existência da autoridade mediante a suposição dessa mesma autoridade, adotando assim um procedimento recursivo completamente alheio à única resposta democrática que poderia fechar o círculo: afirmar resolutamente a infundamentabilidade de todo poder e que, portanto, só pode ser exercido em conjunto, em comum, em corresponsabilidade e coparticipação de todos os seres precários e desfundamentais que somos. Ao contrário, o direito prefere validar a tautologia a partir da qual ele mesmo nasce enquanto dispositivo que vem substituir funcionalmente a tradição e a metafísica, reafirmando, em uma petitio principii, a própria autoridade que pretenderia fundamentar, como na primeira seção do poema Connoisseur of chaos, de Wallace Stevens:


    A. A violent order is disorder; and


    B. A great disorder is an order. These


    Two things are one.16


    Para além da vulgata acadêmica, especialmente aquela encastelada nas torres de marfim do Direito Constitucional, é preciso reconhecer que o direito moderno surge como um desesperado e radical dispositivo de justificação da obediência que ameaçava se perder definitivamente diante da maravilhosa anarquia que caracterizou os inícios da Modernidade. Desesperado porque sabe ser agora impossível uma real justificação substancial do poder, tal como ocorria no mundo clássico e na Idade Média. Radical porque, em sua formalidade enganadora, o direito quer se colocar a salvo de todas as contestações e críticas que erodiram o anterior paradigma substancialista, pretendendo, assim como seu irmão capital, legitimar indefinidamente a obediência. É por isso que, a partir da Modernidade, são argumentos jurídicos e não teológicos ou tradicionais os elementos alinhavados para defender a ordem desigual e dominante de fato existente, exatamente como fazemos até hoje, a exemplo do que ocorreu no impeachment brasileiro de 2016 e no referendum catalão de 2017. Em ambos os casos uma pura forma, maleável unicamente por aqueles que detêm o poder político, se põe enquanto fundamento para a afirmação da ordem, denegando qualquer pergunta que ouse ir além do tecnicismo jurídico, elevado falsamente a suprema e inquestionável ratio decidendi.


    Temos que frisar aqui, considerando a longa e incruenta lavagem cerebral que nossas faculdades de Direito impõem aos seus estudantes, que quaisquer conquistas aparentemente surgidas graças ao dispositivo jurídico  digamos, os direitos individuais e políticos da França revolucionária, os direitos sociais do welfare state europeu e, entre nós, algo bem concreto como a bolsa-família  são na realidade duras vitórias arrancadas ao direito, são conquistas populares que se dão não por causa do direito, mas apesar do direito e, na maioria das vezes, contra o direito então vigente. Este, contudo, por constituir-se não apenas enquanto forma geral de atribuição de autoridade aos dominadores, mas principalmente como narrativa central de nossa época  já estamos na tal Pós-Modernidade , domina a escrita e a divulgação da história. Assim, faz parte das técnicas e dos poderes do direito a capacidade de fazer ver como progresso e evolução aquilo que na realidade foi ruptura e luta devida à tradição dos oprimidos. Prova disso é que essas supostas conquistas jurídicas progressistas são impiedosamente anuladas quando os senhores deste mundo se sentem seguros para tanto, ao hegemonizarem seus discursos e práticas diante da ausência de resistências sociais efetivas, a exemplo do que vemos ocorrer no Brasil há cerca de um ano e meio.


    O direito é um dispositivo que não apenas fundamenta a obediência em um tempo de desobediência que deveria se generalizar. Ele é também uma espécie de despotencializador de qualquer tentativa de questionamento da ordem dada. Isso fica muito visível quando se põe, na nossa época, o problema da desobediência. Seu caráter radical de desafio ontológico ao comando, que aponta para a originária infundamentabilidade de qualquer poder separado, hierárquico e não democrático, é domesticado ao ser tragado pela forma jurídica. Esse processo de domesticação da desobediência ganha então o simpático nome de “desobediência civil”, divulgado por autores liberais que defendem uma desobediência exercida de modo excepcional nos limites do universo civilizado do cidadão, essa forma vazia por excelência, à qual corresponde, ponto por ponto, a figura espectral do consumidor e, no limite, a da própria mercadoria.


    Uma rápida análise das tradições liberais e constitucionalistas que pensaram o problema da desobediência civil nos últimos 60 anos nos demonstra sem lugar a dúvidas que se trata de um movimento de limitação da desobediência, de despotencialização democrática e de controle certo e seguro dos sujeitos sociais chamados primeiramente a obedecer, aos quais apenas em casos excepcionais, de forma coletiva, pontual e não violenta, se permite, dentro do sistema jurídico, desobedecerem civilmente. Autores como Ronald Dworkin, John Rawls, Hannah Arendt e Jürgen Habermas veem a desobediência civil como um instrumento político-jurídico, a ser usado em situações muito especiais, e nunca tendo em vista uma transformação global do sistema vigente  pois em caso contrário se confundiria com a revolução , mas apenas de normas ou políticas específicas particularmente injustas.


    Os autores citados e muitos outros  praticamente todos os que escrevem sobre a desobediência civil  fazem questão de frisar que tal prática não se confunde com uma negativa geral e total do sistema político-jurídico sob o qual se vive, servindo antes como meio de autocorreção do direito ou até mesmo enquanto teste de constitucionalidade de determinada norma. Nesse contexto, Rawls chega a ser absurdo ao sustentar que a desobediência civil só pode existir em sistemas jurídicos “quase justos”, nos quais há problemas pontuais e bem específicos a serem resolvidos, mas que, de forma geral, respeitam o princípio da igualdade.17 Caberia perguntar-lhe se o colonialismo inglês na Índia e a segregação racial estadunidense dos anos 50 a 70 do século passado, situações contra as quais se insurgiram milhões de desobedientes, expressam a “quase justiça” exigível em sua conceituação. Por sua vez, Hannah Arendt repete sem cessar que a desobediência civil é um mecanismo político usado para se evitar a revolução e garantir a reforma ordeira no interior do sistema.18


    Ora, o que concepções assim parecem não enxergar é que todo o sistema político-jurídico atual se baseia em uma monstruosa injustiça, não podendo ser simplesmente reformado. De fato, vivemos uma época em que até mesmo as contraditórias funções de garantia de mínimos existenciais por parte do direito são freadas e impedidas, dado que se submetem à força privatista do capital. Hoje todo direito tido como “normal” está permanentemente suspenso diante das sucessivas crises políticas e econômicas que exigem não apenas a concentração de poderes, mas também a limitação dos direitos individuais e, na prática, a implosão dos direitos sociais. A uma situação como essa o Direito Constitucional do final do século XIX chamava de estado de exceção. Todavia, tal paradigma já não é mais válido nos nossos dias, já que o estado de exceção constitucional, para além de todo o tecnicismo que envolve sua decretação e desenvolvimento, indicava antes de tudo uma situação provisória de suspensão de direitos que, paradoxalmente, servia para a afirmação e a proteção do direito  ou, mais frequentemente, do Estado ou do partido governante. Nos tempos atuais deixou de existir o caráter temporário e formal do estado de exceção, o qual se tornou permanente e não declarado, trazendo à tona a vocação do Estado de Direito, que é tornar-se ao mesmo tempo um Estado policial e uma empresa lucrativa.19


    Em uma situação assim, de exceção econômica permanente, na qual os mais básicos direitos são sistematicamente negados tendo em vista os imperativos de desempenho econômico e financeiro que só privilegiam uma pequeniníssima minoria rentista nacional e estrangeira, chega a ser ridículo afirmar que a desobediência civil deve se dirigir a normas e políticas específicas e não ao sistema como um todo. Certamente não estamos vivendo em Estados quase justos, tal como exigia Rawls para a aplicação da desobediência civil. Ao contrário, essa prática precisa sofrer uma transformação e, abandonando o campo do direito que a domestica, a limita e a despotencializa há quase um século, conectar-se à originariedade democrática da potência popular, que não é um direito.


    Aqui vale o exemplo de Gandhi e dos indianos, que começaram a questionar normas jurídicas específicas do colonizador inglês e muito rápido perceberam que isso de nada adiantava, já que o próprio sistema colonial, em si mesmo, representava a maior das injustiças, com o que a desobediência civil passou a ser utilizada para a libertação nacional e não para reafirmação do direito sob o qual se vivia. Só precisamos de um pouco de imaginação para percebermos que a situação epocal em que vivemos é muito similar à da Índia de Gandhi, no mundo inteiro, quando todos os povos são colonizados pelo mais cruel neoliberalismo financeiro, o qual não pode ser reformado, mas apenas negado em sua inteireza. Ao estado de exceção permanente que lança mão de dispositivos jurídicos para se manter e desenvolver só pode ser oposta uma verdadeira democracia, ou seja, um excesso constitutivo que não se deixe dominar nem assujeitar pela retórica legislativa ou judicial cuja única função é manter e aprofundar a contínua espoliação social necessária ao desenvolvimento sem fim do capital.


    Todo o debate sobre a natureza da desobediência civil, se é ou não um direito fundamental implícito na Constituição, se liga a essa tentativa de reinscrever obsessivamente um dado ontológico fundamental  qual seja, o grau zero de fundamentabilidade do poder  no corpo cerrado e controlável do jurídico. É que, uma vez prevista pelo direito, a desobediência civil, assim como a greve, pode ser controlada, regrada, condicionada e, naqueles casos em que ameaçar minimamente o sistema político-econômico existente, negada. E se mesmo nessa última hipótese se insistir com a ação desobediente, o poder político pode então criminalizar aqueles que, não se coadunando com a limitada definição estatal de desobediência civil, ousam fazer a pergunta sem resposta que fundou a Modernidade: por que obedecer?


    Postas as coisas dessa maneira, pode parecer não haver saída da máquina do direito, que tudo juridiciza na mesma medida em que mantém um discurso hipócrita sobre inclusão e justiça, querendo nos fazer esquecer que o direito, por mais técnico e rebuscado que seja, guarda e garante a decisão do grupo político dominante, já que todo direito é da ordem do julgamento e da propriedade, dizia Pachukanis. Mas é exatamente nesse ponto que se põe a possibilidade de trazer à tona, contra o direito, suas próprias contradições, desativando-o ironicamente, parodiando-o, brincando com ele. Para tanto, se requer mais do que a boa vontade de pensadores que, dando um inegável passo à frente, pretendem ver na desobediência civil não um simples direito, mas uma forma popular de interpretação da Constituição.20 É preciso, parafraseando o título de um famoso panfleto de Sade,21 um esforço a mais se queremos ser democráticos.


    Esse esforço se traduz na compreensão da desobediência civil como desobediência ontológica, ou seja, como democracia absoluta. Isso significa dizer: como algo que não é nem jurídico nem antijurídico, nem nômico nem anômico, nem constituinte nem constituído, e sim desinstituinte, ou seja, aquilo que constitui novas instituições mediante o próprio gesto de destituição das antigas. Mais ainda: cabe-nos compreender praticando e praticar compreendendo a desobediência civil enquanto algo que está para além do direito, não porque o negue, mas porque o desconsidera, não se deixando enredar nas malhas do legal e do ilegal, do direito e do não direito. A desobediência civil é então como o amor de que fala Paulo na Carta aos romanos, que vem não para negar a lei, mas para cumpri-la, fechá-la, desativá-la, torná-la inoperosa.22


    A democracia absoluta que surge das práticas de uma desobediência civil liberada da forma-direito é aquela então que não corresponde a um tipo de governo entre outros  monarquia, aristocracia etc.  e nem pode ser definida por qualificativos mais ou menos vazios  participativa, deliberativa, representativa etc. A democracia absoluta é o fundamento necessário de todas as formas de governo, é o que torna possível a existência da comunidade dos humanos, ainda que despotencializada pelas estruturas de governo que conhecemos. Mais ainda: a democracia absoluta desinstituinte é o fundamento dos sem fundamento, daqueles que não reconhecem qualquer verdade para além daquelas criadas de modo precário no jogo entre obediência estratégica e desobediência ontológica, instaurando uma tensão que se traduz na aposta por um mundo que já não precise responder a questão da obediência, tornada memória histórica inoperante, profanada pelo gesto pós-metafísico que descobre na fragilidade de todos os viventes o terreno comum que nos permite brincar com o direito, usando-o e dele não se apropriando, sendo cidadãos como se não cidadãos, julgando como não julgadores, instituindo como não instituidores, obedecendo como não obedientes, tal como nos ensina Paulo que, em um tempo de ansiedade universal pela mudança, sabia que o Messias não virá amanhã, pois já está entre nós. Somos nós. Nós e nossas práticas desinstituintes, capazes de expressar uma potência do não que jamais se esgota no ato, mas, diversamente, afirma a positividade em uma negatividade disputada na dimensão da aposta, do jogo e da crítica radical à miserabilidade do pensamento limitado pelo presente. Tudo isso se dá sob a forma do como não:


    Portanto digo, irmãos, o tempo se abreviou; o que resta é que os que têm mulher sejam como não a tivessem, os que choram, como se não chorantes, os que se alegram, como não se alegrando, os que compram, como nada possuindo, e os que usam do mundo, como dele não abusando. De fato, a figura desse mundo passa. Quero que estejais sem cuidado.23


    Em todas essas construções, X como não X, o que importa não são os termos ligados, mas sim o como não. Ele indica o trânsito infinito entre estados aparentemente opostos que, ao se provocarem e se exasperarem uns diante dos outros, acabam sendo desativados pela experimentação recíproca das contradições e dos afetos potenciais que envolvem. É só assim que a máquina do direito poderá ser tornada inoperante e a desobediência surgirá não como simples função de negação da obediência, o que hoje se reflete até mesmo na construção da palavra com o prefixo des-, mas sim como experiência originária e autêntica de infundamentabilidade. A tarefa do pensar e da prática não é outra senão a criação das condições subjetivas e objetivas para tanto, o que passa, no mundo cotidiano, pela multiplicação das desobediências em escala microfísica de modo a, cuidando em comum de nós mesmos, constituirmo-nos como singularidades para as quais a obediência não é natural nem inevitável. A esse projeto alguns poderão então chamar de comunismo.


    Referências


    AGAMBEN, Giorgio.Il tempo che resta: un commento alla lettera ai romani. Bollati Boringhieri, 2000.


    AGAMBEN, Giorgio. L’uso dei corpi. Vicenza: Neri Pozza, 2014.


    ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Trad. José Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.


    ARENDT, Hannah. On civil disobedience. In: ARENDT, Hannah. Crises of the republic. New York: Harcourt Brace, pp. 49-102, 1972.


    ÉSQUILO.Prometeu prisioneiro. Trad. J. A. A. Torrano. São Paulo: Roswitha Kempf, 1985.


    ESTÉVEZ ARAUJO, José Antonio. La constitución como proceso y la desobediencia civil. Madrid: Trotta, 1994.


    GALLI, Carlo. La mirada de Jano: ensayos sobre Carl Schmitt. Trad. María Julia de Ruschi. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2011.


    GILMORE, Grant. The ages of american law. New Haven: Yale University, 1977.


    HOBBES, Thomas. Leviathan. Reprinted from the edition of 1651. Oxford: Oxford University, 1965.


    KELSEN, Hans. Teoria geral das normas. Trad. José Florentino Duarte. Porto Alegre: Sergio Antonio Fabris, 1986.


    LAUDANI, Rafaelle. Desobediencia. Trad. Mario Trigo. Barcelona: Proteus, 2012.


    MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Estado de exceção, desobediência civil e desinstituição: por uma leitura democrático-radical do poder constituinte. Revista Direito e Práxis, v. 7, n. 4, Rio de Janeiro: Universidade Estadual do Rio de Janeiro, pp. 43-95, out./dez. 2016.


    MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Filosofia radical e utopias da inapropriabilidade: uma aposta an-árquica na multidão. Belo Horizonte: Fino Traço, 2015.


    PACHUKANIS, Evguiéni B. Teoria geral do direito e marxismo. Trad. Paula Vaz de Almeida. São Paulo: Boitempo, 2017.


    RAWLS, John. Uma teoria da justiça. Trad. Almiro Piseta e Lenita M. R. Esteves. São Paulo: Martins Fontes, 2000.


    SADE, Marquês de. A filosofia na alcova. Trad. Augusto Contador Borges. São Paulo: Iluminuras, 1999.


    SCHMITT, Carl. La dictadura: desde los comienzos del pensamiento moderno de la soberanía hasta la lucha de clases proletaria. Trad. José Díaz García. Madrid: Alianza, 2009.


    SÓFOCLES. Antígona. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2012.


    STEINWEIS, Alan E.; RACHLIN, Robert D. (eds.). The law in nazy Germany: ideology, opportunism, and the perversion of justice. New York: Berghahn, 2015.


    STEVENS, Wallace. The collected poems of Wallace Stevens. New York: Vintage, 2015.


    STOLLEIS, Michael. Studien zur Rechtsgeschichte des Nationalsozialismus. Frankfurt-am-Main: Suhrkamp, 1994.


    ZINN, Howard. The problem is civil obedience. Disponível em: http://www.informationclearinghouse.info/article36950.htm

    


    
      
        1 Este artigo foi desenvolvido no contexto do Projeto de Pesquisa Desobediência civil e democracia: a participação cidadã não-violenta como estratégia de luta por direitos em contextos de exceção econômica permanente financiado pela FAPEMIG e do Projeto de Pesquisa Desobediência civil como prática constituinte e interpretação popular da Constituição: fundamentação jurídico-filosófica para estratégias não-violentas de luta por direitos em contextos de estado de exceção econômico, ora desenvolvido no Programa de Professores Residentes do Instituto de Estudos Avançados Transdisciplinares da UFMG (IEAT/UFMG).

      


      
        2 Graduado em Direito, Mestre em Filosofia do Direito, Doutor em Direito e Justiça, todos pela Faculdade de Direito e Ciências do Estado da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), e Pós-Doutor em Filosofia do Direito pela Universitat de Barcelona (Catalunya), com bolsa da CAPES. Doutorando em Filosofia pela Universidade de Coimbra (Portugal). Professor Adjunto de Filosofia do Direito e disciplinas afins na Faculdade de Direito e Ciências do Estado da UFMG. Membro do Corpo Permanente do Programa de Pós-Graduação em Direito da Faculdade de Direito e Ciências do Estado da UFMG. Professor Visitante na Facultat de Dret de la Universitat de Barcelona entre 2015 e 2016. Professor Residente no Instituto de Estudos Avançados Transdisciplinares  IEAT/UFMG entre 2017 e 2018. Autor de ensaios jusfilosófico, tais como Filosofia do direito e justiça na obra de Hans Kelsen (Belo Horizonte, Del Rey, 2006), O estoicismo imperial como momento da ideia de justiça: universalismo, liberdade e igualdade no discurso da Stoá em Roma (Rio de Janeiro, Lumen Juris, 2009), Kelsen contra o Estado (In: Contra o absoluto: perspectivas críticas, políticas e filosóficas da obra de Hans Kelsen, Curitiba, Juruá, 2012), Contra naturam: Hans Kelsen e a tradição crítica do positivismo jurídico (Curitiba, Juruá, 2013), Power, law and violence: critical essays on Hans Kelsen and Carl Schmitt (Lambert, Saarbrücken [Alemanha], 2013), O grande sistema do mundo: do pensamento grego originário à mecânica quântica (Belo Horizonte, Fino Traço, 2014) e Filosofia radical e utopias da inapropriabilidade: uma aposta an-árquica na multidão (Belo Horizonte, Fino Traço, 2015). E-mails: vergiliopublius@hotmail.com e andityas@ufmg.br Mais artigos em: https://ufmg.academia.edu/AndityasSoares

      


      
        3 Tradução: “No inferno não haverá nada além de direito, e se observará meticulosamente o devido processo” (GILMORE, Grant. The ages of american law. New Haven: Yale University, 1977, p. 111).

      


      
        4 O conceito de “banalidade do mal” se deve a Hannah Arendt. Cf. ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Trad. José Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.

      


      
        5 ZINN, Howard. The problem is civil obedience. Disponível em: http://www.informationclearinghouse.info/article36950.htm

      


      
        6 Sobre o tema, cf. STEINWEIS, Alan E.; RACHLIN, Robert D. (eds.). The law in nazy Germany: ideology, opportunism, and the perversion of justice. New York: Berghahn, 2015 e STOLLEIS, Michael. Studien zur Rechtsgeschichte des Nationalsozialismus. Frankfurt-am-Main: Suhrkamp, 1994.

      


      
        7 SÓFOCLES. Antígona. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2012.

      


      
        8 ÉSQUILO. Prometeu prisioneiro. Trad. J. A. A. Torrano. São Paulo: Roswitha Kempf, 1985.

      


      
        9 HOBBES, Thomas. Leviathan. Reprinted from the edition of 1651. Oxford: Oxford University, 1965.

      


      
        10 Para uma apresentação da filosofia radical, cf. MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Filosofia radical e utopias da inapropriabilidade: uma aposta an-árquica na multidão. Belo Horizonte: Fino Traço, 2015.

      


      
        11 “Um dever-ser não se pode reduzir a um ser, um ser não se pode reduzir a um dever-ser; assim, também não se pode de um ser deduzir um dever-ser, nem de um dever-ser deduzir um ser. Dever-ser e ser são dois sentidos completamente diferentes um do outro  aqui a palavra ‘sentido’, se quer dizer tanto quanto ‘significação’, é lingüisticamente desusado  ou são dois diferentes conteúdos de sentido. ‘Ser’ e ‘dever-ser’ são puramente conceitos formais, duas formas ou modos que podem tomar todo e qualquer conteúdo, mas precisam ter um conteúdo determinado para serem razoáveis. Um algo que é, um algo que deve ser. Da forma não resulta, porém, nenhum conteúdo determinado” (KELSEN, Hans. Teoria geral das normas. Trad. José Florentino Duarte. Porto Alegre: Sergio Antonio Fabris, 1986, p. 70).

      


      
        12 SCHMITT, Carl. La dictadura: desde los comienzos del pensamiento moderno de la soberanía hasta la lucha de clases proletaria. Trad. José Díaz García. Madrid: Alianza, 2009, p. 54.

      


      
        13 LAUDANI, Rafaelle. Desobediencia. Trad. Mario Trigo. Barcelona: Proteus, 2012.

      


      
        14 Sobre o processo de passagem do nómos antigo ao moderno, cf. GALLI, Carlo. La mirada de Jano: ensayos sobre Carl Schmitt. Trad. María Julia de Ruschi. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2011.

      


      
        15 PACHUKANIS, Evguiéni B. Teoria geral do direito e marxismo. Trad. Paula Vaz de Almeida. São Paulo: Boitempo, 2017.

      


      
        16 STEVENS, Wallace. The collected poems of Wallace Stevens. New York: Vintage, 2015, p. 228.

      


      
        17 RAWLS, John. Uma teoria da justiça. Trad. Almiro Piseta e Lenita M. R. Esteves. São Paulo: Martins Fontes, 2000, §§ 55-59.

      


      
        18 ARENDT, Hannah. On civil disobedience. In: ARENDT, Hannah. Crises of the republic. New York: Harcourt Brace, pp. 49-102, 1972.

      


      
        19 Desenvolvo com mais vagar o conceito de estado de exceção permanente, bem como uma longa discussão sobre os teóricos liberais e constitucionalistas da desobediência civil em MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Estado de exceção, desobediência civil e desinstituição: por uma leitura democrático-radical do poder constituinte. In: Revista Direito e Práxis, v. 7, n. 4, Rio de Janeiro: Universidade Estadual do Rio de Janeiro, pp. 43-95, out./dez. 2016.

      


      
        20 ESTÉVEZ ARAUJO, José Antonio. La constitución como proceso y la desobediencia civil. Madrid: Trotta, 1994.

      


      
        21 Trata-se de Franceses, um esforço a mais se quereis ser republicanos, panfleto contido em SADE, Marquês de. A filosofia na alcova. Trad. Augusto Contador Borges. São Paulo: Iluminuras, 1999. Nesse texto Sade ironiza os limites burgueses da Revolução de 1789 e propõe um aprofundamento radical e erotizado de suas pretensões de igualdade e liberdade.

      


      
        22 Cf. a interpretação de Giorgio Agamben da Carta aos romanos de Paulo em AGAMBEN, Giorgio.Il tempo che resta: un commento alla lettera ai romani. Bollati Boringhieri, 2000.

      


      
        23 1 Coríntios 7, 29-32. Assumo aqui a tradução portuguesa literal da versão italiana de Giorgio Agamben dessa célebre passagem de Paulo, a qual respeita as aparentes contradições do texto original e as explora filosoficamente. Cf. AGAMBEN, Giorgio. L’uso dei corpi. Vicenza: Neri Pozza, 2014, pp. 86-87.

      

    

  


  
    A Exclusão Social em Questão


    Carolina Costa Resende1


    INTRODUÇÃO


    O contexto de crise permanente, agravado pela escalada da exclusão social nas democracias ocidentais, assombra a contemporaneidade com o fantasma de ser ‘desembarcado do tecido social’. Esse sentimento último de ansiedade em face da possibilidade iminente de exclusão social faz com que o cidadão se torne altamente precarizado, cada vez mais tomado pelos imperativos econômicos da cidade. Nunca antes, na história da humanidade, o ser humano foi tão solicitado a produzir e a consumir. (LE BLANC, 2011).


    Segundo Arantes (2014) o desenvolvimento desigual e combinado inerente à dinâmica modernizadora da sociedade gerou um exercício vazio de sacrifícios em massa no limite de uma forma dialética transtornada em que o ponto de contradição não oferece mais qualquer impulso que não seja de um estado de emergência generalizado. “A moderna sociedade produtora de mercadorias é regida por uma espécie de inconsciente de dominação impessoal, da qual não se pode esperar qualquer movimento teleológico emancipatório” (MENEGAT, 2014, p. 13). Nessa perspectiva, a ideia de centro e periferia passaram a ser ‘explicados’ e ‘equacionados’ pelo discurso hegemônico capitalista-patriarcal enquanto um ‘acidente social’. Mas, que esconde um ‘sintoma comum’ resultante da “forma social em que indivíduos associados coativamente são reduzidos à realização de funções imperativas determinadas por leis sociais naturalizadas” (MENEGAT, 2014, p. 14). Os indivíduos abstratos que essa sociedade vem produzindo vivem na escuridão de uma solidão imposta diante de uma contínua catástrofe social e ecológica.


    Santos (2016) afirma que o motivo que arrastou a humanidade para a crise atual em que os governos são corruptos e os extremistas ocupam lugar de destaque na cena dos vários países que integram a economia globalizada, se deve ao fato de nós (cidadãos modernos do mundo ocidental) sermos muito mais parte desse problema do que pessoas em condição de propor saídas inovadoras e viáveis. A democracia não sabe defender-se bem de seus inimigos. Ao se sustentar no poder do povo a democracia se pauta na noção de indivíduo. No entanto, os indivíduos da tradição democrática precisam ser cidadãos (empoderados e comprometidos com o bem comum), capazes de avaliar (individual e coletivamente) as consequências não apenas imediatas, mas também futuras de suas ações.


    Nessa perspectiva Mota (2005) defende que, para se chegar à cidadania, é preciso criar um ‘berço comum’ aos interlocutores sociais. No entanto, a exclusão social funciona como um procedimento de separação que acontece quando o cidadão é privado de possibilidades sustentáveis, libertadoras e emancipativas de participar de debates públicos.


    1. A CRISE: ESTRUTURAS E MEIOS PROPAGADORES DA EXCLUSÃO SOCIAL


    Na contemporaneidade, de acordo com Le Blanc (2011), o direito de cidade é estreitamente ligado à lógica de mercado, que não hesita em excluir as vidas inexploráveis. Essa experiência de sobrevivência, em um ritmo rápido, hipoteca a possibilidade de conduzir uma vida plenamente humana. Nessa condição, o sentimento próprio de pertencer a uma comunidade de vidas humanas é tomado pelo terror da exclusão. (Le Blanc, 2011).


    O problema desse terror, segundo Spinza, citado por Santos (2016), é que as decisões humanas são binárias: ora pautadas pelo medo, ora pela esperança. A paz social se dá no equilíbrio dinâmico entre essas duas vertentes. Quando o medo sobrepuja a esperança, as expectativas tornam-se negativas e as experiências geram mais medo de as coisas ficarem ainda piores. Para lutar contra o medo é preciso ter esperança e, para ter esperança é preciso construir vínculos de confiança.


    A crise aparece quando esse equilíbrio é atravessado por forças irruptivas e nos ajuda a enxergar melhor o sistema e propor mudanças. Porém, quando a crise passa a ser permanente, o medo assume o comando e a crise passa a explicar o todo. Os sistemas distorcidos, alimentados pela corrupção terminaram por criar a ‘Democracia da Morte’, imposta pelo Banco Mundial como condicionalidade endereçada a destruir tudo o que é público, implantando uma democracia ‘camarada do mercado’. (SANTOS, 2016).


    Apesar de nossas Cartas Magnas serem pautadas em princípios democráticos, há um amalgama ditatorial protagonizado pelos grandes grupos financeiros que além dos princípios capitalistas, também propagam o colonialismo e o patriarcalismo (machismo) como modus operandi da vida em sociedade. O poder hegemônico atua de forma articulada, fazendo com que a exclusão social cresça exponencialmente.


    No processo de dominação, típico da lógica colonial, está implícita a exclusão, na medida em que há uma alteração na relação de alteridade, em que o dominado não pode mais fazer parte do grupo dominante nem mesmo pode contestar o porquê de estar situado do lado de fora. E quem são os excluídos/dominados de hoje? No imaginário social, eles são frequentemente culpados de todas as formas do mal. Às vezes eles são os maus trabalhadores que preferem viver de ajuda social governamental a encontrar um emprego. Às vezes eles são os maus estrangeiros que não querem se integrar. Essas novas pessoas da margem estão em uma grande família, a dos contra-a-lei ou excluídos. (Le Blanc, 2011).


    A colonização da Democracia da Morte se deve ao fato do avanço da lógica de mercado para o modelo de democracia representativa liberal (fracassada). A princípio, nesse modelo, há dois tipos de mercado: o político e o econômico. O mercado econômico é formado por tudo aquilo que tem preço, portanto, tudo aquilo que tem valor monetário. O mercado político, por sua vez, é formado pelo conjunto dos valores que não têm preço. (SANTOS, 2016).


    A democracia precisa de processos certos para que os resultados sejam incertos. Então, todas as regras foram pensadas para abrigar a tensão, sem a necessidade de recorrer à violência. Já o mercado econômico tem o foco em garantir o resultado certo (lucro) ainda que os processos se tornem incertos. Quando a lógica econômica contamina o mercado político, o foco no ‘resultado certo’ corrompe todo um sistema que foi programado para o ‘resultado incerto’. Atualmente, a ideia de constitucionalismo democrático funciona como um mero dispositivo global de garantia dos direitos dos investidores econômicos. (SANTOS, 2016).


    Na visão de Santos (2016) com a queda do muro de Berlim, começa a cair também as possibilidades de tensão e o Estado (Governo) começa a perder direitos de tributar e, por consequência, de se endividar. Atualmente o grande pagador de impostos é o cidadão comum cujo direito à cidade está cada vez mais caro. Enquanto as várias formas de tributação da renda, dos bens e do consumo de um cidadão trabalhador formal consomem aproximadamente 50% dos seus ganhos brutos anuais, a somatória de todos os impostos pagos por grandes grupos e bancos não chegam a 1% do faturamento bruto anual. Um dos limites do controle social é o acesso a esse tipo informação. Embora o cidadão se encontre cada vez mais imerso no sistema global de redes de computadores interligadas, é excluído da zona de comum compartilhamento de informações e conhecimentos necessários à uma tomada de decisão voltada para o bem comum.


    É importante, no entanto, buscar perceber o que está por traz dessa aparente falta de acesso à informação e de uma certa apatia travestida de incredulidade horrorizada, por meio da qual, “a classe média branca, sempre tão indignada, nada tem a declarar” (MENEGAT, p.17).


    O sentimento último de ‘mortificação do eu’ que não se reconhece parte desse todo caótico e catastrófico que se vos apresenta, faz prosperar a precarização de vulnerabilidade do ser humano em sociedade. A seguir apresentamos algumas perspectivas sobre o impacto da lógica de mercado na propagação da exclusão social, partindo de uma visão mais ampla e filosófica sobre nosso modus vivendi para repensar o pensamento de vários autores contemporâneos acerca do problema e do modus operandi da vulnerabilidade e exclusão social.


    Além da perspectiva fenomenológica e ecológica, destacamos algumas abordagens de cunho relacional sobre a vulnerabilidade humana que se contrapõem à lógica liberal, finalizando com a conjugação do cuidado e do empoderamento na travessia para a cidadania.


    1.1. Vulnerabilidade fenomenológica e ecológica


    Segundo Pelluchon (2011), a maneira moderna de habitar, de conviver com outras culturas e de interagir com a natureza obedece a uma lógica (de consumo) que tem, como resultado, a destruição e a guerra. A partir da modernidade, houve uma mudança significativa do paradigma da Terra, antes vista como um mundo grande e abundante, cuja epiderme era habitada por seres incapazes de afetar sua vida. Atualmente, o planeta, mais que pequeno, se tornou frágil. Falta água potável para muitos humanos, o aquecimento global e a degradação ambiental são perceptíveis e estão na pauta da vida cotidiana.


    Pelluchon (2011) afirma que a corporação2 é o coração do contrato social contemporâneo, o qual expressa em si uma visão de homem (ideal de desempenho) e de fundamentos políticos (pautados pelo nacionalismo e liberalismo), cujo engajamento retroalimenta sua lógica. Diante desse cenário, a autora apresenta algumas categorias conceituais com o propósito de inspirar uma filosofia que seja capaz de engendrar um novo modelo de organização social, a partir de reformulações das teorias clássicas, no que diz respeito à justiça e à política.


    A política é o lugar do impessoal, onde os humanos e os demais seres coexistem e afirmam suas necessidades e condições de existência, as quais serão colocadas em debate público. A autora considera o fato de conciliar a proteção ambiental e o respeito à pessoa um progresso da consciência coletiva. No entanto, de acordo com Pelluchon (2011), tal consciência ainda não conseguiu provocar mudanças sociopolíticas significativas. Para a autora, o principal desafio da era atual, ainda não superado, consiste em saber orientar as decisões políticas e convidar os homens a rever seus modos de consumo, sem ter que recorrer à violência e, ainda, conservando os valores de respeito ao indivíduo, de liberdade e de paz, próprios da democracia.


    Nessa perspectiva, o conceito de vulnerabilidade é tomado como um fundamento ético necessário à construção de uma noção de interdependência, tão cara ao indivíduo autônomo, ou seja, àquele ser caracterizado pela capacidade de autodeterminação de pensamento e ação. A ética da vulnerabilidade, portanto, não está circunscrita, nesta abordagem, às populações em situações vulneráveis, a fim de que elas superem tal especificidade. Implica levar em conta a fragilidade da vida e a sensibilidade, não só dos homens, como também dos demais seres coabitantes da terra.


    1.2. Vulnerabilidade social


    O conceito de vulnerabilidade social se desenvolve, em detrimento do conceito de exclusão social, que versa sobre situações-limite de pobreza e/ou de marginalidade. A exclusão social é correlata ao conceito de ‘desfiliação’ proposto por Castel (1998), cuja característica principal é a ruptura dos vínculos societários. Segundo esse autor, as relações existentes entre a precariedade econômica e a instabilidade social produzem um cenário dinâmico, no qual os indivíduos podem transitar pelas zonas de integração, vulnerabilidade ou inexistência social, das quais fazem parte, respectivamente: os empresários e assalariados bem remunerados; os empregados em condições precárias ou informais e, em última instância, os excluídos sociais.


    Nessa perspectiva, o estado de exclusão é fruto da falta de acesso aos meios de vida, como emprego, salário, propriedade, moradia, educação, cidadania, entre outros. O conceito de vulnerabilidade social surge como contraponto ao conceito de exclusão social, na medida em que indica uma fragilidade do vínculo social num processo dinâmico, antes da ruptura resultante desse vínculo. A análise binária de situações extremas “incluídos ou excluídos” cede espaço para a reflexão sobre situações intermediárias, cujo mérito consiste em analisar as condições de desigualdade social e também em compreender a questão da mobilidade, ascendente ou descendente, a que determinados grupos sociais estariam sujeitos. (BRASIL, 2007).


    O termo vulnerabilidade social expressa, portanto, uma situação intermediária de risco de exclusão, localizada entre as situações extremas de inclusão e exclusão. Trata-se de um conceito dinâmico, que possibilita uma apreensão, também dinâmica, dos fenômenos sociais e comporta a análise da mobilidade social, tanto no seu sentido ascendente, de saída da indigência e/ou marginalidade, quanto no movimento inverso, de queda no padrão de inserção e bem-estar social. Por essa razão, ele tem se mostrado um conceito apropriado para descrever e analisar o cenário contemporâneo, cada vez mais complexo e heterogêneo, onde a compreensão dos paradoxos “pobres e ricos”, “incluídos e excluídos” requer uma análise dos seus processos intermediários (BRASIL, 2007).


    Um indicador importante da vulnerabilidade é percebido a partir de uma análise a respeito da capacidade de um indivíduo, família ou grupo social de controlar as forças que afetam seu bem-estar e, também, de aproveitar as oportunidades propiciadas pelo Estado, mercado e/ou sociedade. Vulnerabilidade social, portanto, diz respeito à “existência ou não, por parte dos indivíduos ou das famílias, de ativos disponíveis capazes de enfrentar determinadas situações de risco” (KATZMAN apud BRASIL, 2007). O termo ‘ativos’ se refere a uma categoria de análise que se desmembra em três dimensões: físicas, humanas e sociais.


    Somente quando o indivíduo está assegurado em relação à sua identidade é que pode entrar em relação com os outros para discutir sobre um contexto, com o pretexto de transformá-lo e, portanto, fazer política. Mas, diante do não-reconhecimento de sua importância no mundo no qual vive, o indivíduo é fragilizado e privado das condições necessárias para construção de uma identidade que lhe permita agir e se posicionar no mundo como ser ativo (ROY, 2008).


    Portanto, quando falamos em vulnerabilidade social estamos dizendo de/denunciando uma lógica hegemônica de exclusão social. No sentido etimológico do termo, excluir significa não deixar entrar, não admitir. Excluir significa rejeitar uma coisa ou um sujeito como incompatível com um grupo-padrão. A exclusão aparece sempre ligada à construção de uma fronteira. Ela pressupõe o excluído fora da fronteira e cria uma vala entre os que estão ‘dentro’ e os que estão ‘fora’. O direito de passagem para dentro é recusado a alguém: ao excluído. Tal direito, em um tempo anterior, fazia dele um sujeito admissível, susceptível de se fundir ao grupo, considerado como socialmente normal. Mas a exclusão faz dele um sujeito inadmissível, patológico, que não consegue pagar o pedágio que lhe permitiria permanecer na pista ou entrar em uma área antes permitida. Essa experiência de sobrevivência ou o temor de um dia vir a ser ‘desembarcado’ nessa situação (de excluído), em um ritmo rápido, hipoteca a possibilidade de conduzir uma vida plenamente humana. O sentimento próprio de pertencer a uma comunidade de vidas humanas é potencialmente anulado no terror da exclusão.


    Sob ótica liberal, se, apesar de seus esforços, o cidadão cair na situação de indigência permanente, é necessário que o governo o acompanhe e o apoie para garantir-lhe o mínimo necessário à sobrevivência e (re)encaminhá-lo a um processo que lhe possibilita reconquistar sua autonomia econômica e social, de acordo com uma metodologia de empoderamento, segundo a qual os vulneráveis devem, em um só tempo, desenvolver suas capacidades de sobrevivência e limitar suas habilidades de se interrogar a si mesmos e ao mundo.


    Thomas (2010) chama a atenção para o fato de que tais transformações de léxico coincidem com transformações sociais, políticas e psíquicas marcadas pela imposição de regras e normas aos pobres e excluídos, como condição de integração social, política e econômica. O objetivo dominante é ‘empoderar’. No entanto, esse empoderamento é limitado e repleto de dispositivos disciplinadores que visam atomizar os vulneráveis para que eles não reclamem seus direitos, nem questionem o mundo e a si mesmos. Como exemplo, a autora cita as ajudas de custo governamentais oferecidas a famílias ou grupos sociais que exigem, preliminarmente, que os beneficiários estejam adequados ou se adaptem aos padrões exigidos pelos agentes governamentais.


    Os miseráveis são expostos à luz de sua vergonha, de suas frustrações e de sua indignidade social, mas são mantidos invisíveis como classe ou grupo social. Integram a cena social sob clichês que servem de alegorias para alimentar o terror de um mundo sem regras (THOMAS, 2010).


    Castel (2003), por sua vez, busca refletir sobre a vulnerabilidade a partir de uma visão sociohistórica a respeito da constituição do homem na sociedade. Para o autor, os homens em sociedade se descobrem frágeis e vulneráveis quando se corroem os suportes que tinham estabelecido anteriormente como meio para que eles pudessem realizar as promessas de autonomia. Privados desses apoios, eles são condenados a agir sem suporte ou apoios estáveis, sem ter outra referência ou horizonte que não sejam eles mesmos.


    Já a vulnerabilidade de massa é engendrada por outros dois fatores. O primeiro vem com o rompimento de pertencimento ao coletivo que fornecia os direitos de crédito e conferia proteções sociais. O segundo vem com a superexposição do indivíduo, o que dificulta toda forma de ação de resistência. Nessa perspectiva, Castel (2003) afirma que o trabalhador, o assalariado de hoje permanece no registro da subordinação. Ele integra a classe não-proprietária e já não pode mais contar com muitas proteções antes garantidas pelo direito do trabalho, como a aposentadoria, por exemplo. Então, quando esse trabalhador se torna um desempregado, ele deve seguir uma série de normas de conduta para ter acesso a algum auxílio governamental, produzindo uma superexposição social do indivíduo que não se vê protegido, mas sim, vigiado.


    Complementando a relação entre trabalho e vulnerabilidade no mundo atual, Pougam (2003) apresenta uma análise sobre a relação entre a precariedade profissional e a mobilização política, em que a situação de vulnerabilidade do trabalhador tem efeitos sobre o comportamento político. Os assalariados mal integrados ao mundo profissional, por isso precarizados, tendem a ser mais ‘tolerantes’ com medidas governamentais conservadoras, mesmo que seus valores políticos tenham uma orientação libertária.


    Fierens (2003), por sua vez, se apoia em uma leitura sociojurídica, reinscrevendo a vulnerabilidade no discurso mais abrangente dos direitos humanos, no qual a afirmação de igualdade da dignidade humana consiste na restauração do poder de agir do sujeito em sociedade. “Privado de cidadania, o homem não tem como afirmar sua dignidade”. (FIERENS, 2003, p.76, tradução nossa)3. No entanto, a dignidade humana só é reconhecida entre aqueles que detêm o direito à palavra, palavra pública, de preferência.


    A obra organizada por Chântel e Soulet (2003) traz ainda a contribuição de Procacci (2003), que versa sobre a questão do acesso à cidadania em um contexto de vulnerabilidade. Nesse caso, a defesa é a de que “a cidadania é, antes de tudo, um princípio de reconhecimento, antes de ser um regime de direitos. [...] A ideia de necessidade de reconhecimento é uma condição de ação em situação de vulnerabilidade e implica também a questão da cidadania” (PROCACCI, 2003, p. 100, tradução nossa)4. A cidadania interroga a exclusão social.


    2. O QUE FAZER DIANTE DA VULNERABILIDADE? CONSIDERAÇÕES FINAIS À GUISA DE UMA SÍNTESE


    No que geral, as políticas de intervenção estatal promovem, ao redor do mundo globalizado, uma dessocialização da pobreza, apagando os traços históricos e identitários dessa categoria, em nome de um ideal de superação de tal condição, muitas vezes vista como transitória. Roy (2008) discute a vulnerabilidade, a partir de uma perspectiva da fragilização do social e faz uma revisão bibliográfica dos estudos sobre o assunto realizados nos últimos 20 anos e publicados em francês. A autora entende que a ideia de vulnerabilidade social se construiu de forma dinâmica por meio da inter-relação com outras duas noções: a de pobreza e a de exclusão social. Esses três conceitos reinstalam o debate a respeito do lugar de cada um na cidade, de sua inscrição nas relações sociais e de sua capacidade de ser aí reconhecido.


    No que se refere à exclusão social, Roy (2008) destaca que se trata de um processo de deterioração das condições materiais de vida, em consequência do acesso reduzido ou da ausência de acesso à ajuda, aos serviços e suportes oferecidos às pessoas em dificuldade e que passam por um processo de decréscimo, ou de perda de ascensão social. No mundo capitalista, a principal causa de exclusão social é a pobreza.


    Nessa condição, quando não se pode ter acesso aos bens materiais e simbólicos valorizados pela sociedade, os sentimentos mobilizados pelos excluídos geralmente são negativos, tais como a humilhação, a indignidade, desespero, vergonha, entre outros, os quais podem gerar um ressentimento desse excluído em relação ao seu lugar no mundo. “O não-reconhecimento resulta em sentimentos de desprezo que se exprimem por meio da violência e dos abusos, ou ainda pela via da humilhação e da ofensa”. (ROY, 2008, p.20, tradução nossa)5. Nesse contexto, o excluído se vê impotente frente à sua invisibilidade social.


    Tal fato, por sua vez, gera a fragilização da identidade. Segundo Roy (2008), a identidade permite ao indivíduo se situar, se repensar e saber quem é ele, dando sentido à sua existência e favorecendo a sua identificação com a categoria social na qual é reconhecido. Somente quando o indivíduo está assegurado em relação à sua identidade é que pode entrar em relação com os outros. Mas, diante do não-reconhecimento de sua importância no mundo no qual vive, o indivíduo é fragilizado e privado das condições necessárias para construção de uma identidade que lhe permita agir e se posicionar no mundo como ser ativo (ROY, 2008). Por esse motivo, a fragilização da identidade de classe é um agravante da vulnerabilidade de um trabalhador, por exemplo.


    Para finalizar, voltamos à tônica de que atualmente, segundo Le Blanc (2011), existem duas opções normativas para o enfrentamento da vulnerabilidade e exclusão: cuidado de um lado e empoderamento de outro. Essas duas opções funcionam, majoritariamente, a serviço da lógica neoliberal. Isto porque o processo de cooptação do neoliberalismo se expande também na disseminação dos valores de mercado à política social, sob o slogan da inclusão. O grande desafio do neoliberalismo hoje é fazer da política social uma peça central do mercado econômico, tornando controláveis os indivíduos que antes não eram passíveis de controle. Em ambos os casos, há uma culturalização do problema social (Le Blanc, 2011). Portanto, a eufemização do social pela cultura empresarial exerce um poder encobridor da realidade.


    O empoderamento é moldado pelas exigências neoliberais do cálculo do desempenho (da performance). A vida, desde o nascimento até a morte, funciona como uma empresa própria. O empoderamento exige a responsabilização dos sujeitos administrados. Os indivíduos não devem depender do Estado, mas deles próprios. Esse apelo à responsabilidade pressupõe uma filosofia do empoderamento, como é o caso da política de saúde e segurança adotada pela empresa pesquisada, em que a responsabilidade de fazer ginástica, tomar água, adotar postura correta é do trabalhador, ele é o único responsável pela sua qualidade de vida no trabalho. O argumento econômico é mascarado pelo apelo ao individualismo como forma de administrar os problemas sociais.


    Já o polo do cuidado baseia-se no fato de que as vidas dependem de assistência, já que são consideradas como excluídas do mercado e da possibilidade de participar da cidade. Operam sob a lógica da doação, instituindo-se uma administração dos excluídos, a partir de procedimentos de avaliação e controle. Os trabalhos sociais cuidam de criar burocracia e de apagar a voz dos excluídos (Le Blanc, 2011). Nesse caso, quem comprovar estar em condição de vulnerabilidade ou de exclusão e ‘aceitar’ o enquadre proposto pelo governo ou pelo agente assistencial, estará apto a ‘ser cuidado’, a receber ajuda de custo ou a ter acesso a benefícios, como financiamento de casa própria etc.


    Le Blanc (2011), por sua vez, defende que a rede de proteção depende do entrelaçamento entre cuidado e empoderamento de forma libertária, tal como propôs Paulo Freire, citado por Le Blanc (2011). É preciso pensar um cuidado que remeta ao empoderamento. Somente uma dimensão nova do cuidado apoiado no empoderamento pode contribuir para a emergência de um polo crítico.


    Porém, é necessário garantir que cuidado e empoderamento não rimem com readaptação social ou ortopedia disfarçada. É preciso ultrapassar o senso puramente individual de empoderamento, empoderando esferas coletivas, como sindicatos e movimentos sociais. Nessa perspectiva, a consciência singular de exclusão deve, ao mesmo tempo, ser uma consciência coletiva.


    Paulo Freire (citado por Le Blanc, 2011) propõe a libertação da população oprimida por meio da conscientização, conforme afirma Le Blanc (2011), que acredita que o oprimido acolhe o opressor na sua vida psíquica de tal forma que não consegue dele se desprender. O modo de vida do opressor é cobiçado pelo oprimido, devido à cooptação subjetiva que seu contexto sociohistórico lhe impôs. O método da conscientização, nesse caso, deve esclarecer essa cena mental (ideal de eu identificado com o patrão tirano), visando à libertação dos oprimidos, a partir de seu próprio poder de agir, de forma diferente da lógica hegemônica. Em vez de interiorizar o julgamento do opressor, ele deve construir o seu próprio julgamento. Mas, para isso, ele deve se convencer de que é capaz de elaborar uma saída possível, a partir de atitudes mentais por meio das quais uma ação transformadora seja possível.


    A conscientização dos marginalizados e oprimidos é condição para a restauração de seu poder de agir. A responsabilização, por sua vez, remete ao empoderamento das vidas fragilizadas. Assim compreendido, o empoderamento equivale a uma série de recursos práticos e cognitivos que o sujeito precário ou mesmo excluído pode empregar para enfrentar sua condição social e exigir justiça. Nessa perspectiva, empoderar significa admitir que existe um poder nas vidas tidas como sem poder. Os excluídos são, eles mesmos, agentes de resistência à exclusão da qual são objeto. Tal metodologia devolve o poder de agir, mas denuncia o neoliberalismo, que abandona os indivíduos e a sociedade às forças do mercado.


    O empoderamento indica o processo pelo qual um indivíduo ou um grupo reforça sua capacidade de agir, permitindo-lhe acessar o poder individual e coletivo, não se limitando ao poder local dos movimentos participativos, tampouco às ações individuais dentro de projetos sociais. Ele deve ser pensado como a marca da vida humana em sociedade. Tal fato supõe uma nova cidade que não inclua somente aqueles designados ‘normais’ que se realizam por meio do trabalho, dos impostos, de um lugar para morar, de uma família, etc.


    A esfera pública não pode se alargar se a noção de humanidade também não for ao mesmo tempo mais inclusiva. A pergunta de base elaborada por Le Blanc (2011) permanece: ‘um mundo onde não tem lugar para todos pode ainda ser um mundo?’


    REFERÊNCIAS


    ARANTES, Paulo. O novo tempo do mundo: e outros estudos sobre a era da emergência. São Paulo: Boitempo, 2014.


    BRASIL. Ministério do Trabalho e Emprego. Departamento Intersindical de Estatística e Estudos Socioeconômicos. Aspectos conceituais da vulnerabilidade social. Brasília: Unicamp, 2007.


    CASTEL, Robert. As metamorfoses da questão social: uma crônica do salário. Petrópolis, RJ: Vozes, 1998. (Zero à esquerda)


    CHÂTEL, Vivianne; SOULET, Marc-Henry (Org.). Agir en situation de vulnérabilité. Saint-Nicolas (Quebec): L’Université Laval, 2003.


    FIERENS, Jacques. La consécration juridique du príncipe de respect de la dignité humaine est-elle efficace?. In: CHÂTEL, Vivianne; SOULET, Marc-Henry (org.). Agir en situation de vulnérabilité. Saint-Nicolas (Quebec): L’université Laval, 2003, p.63-84.


    LE BLANC, Guillaume. Que faire de notre vulnérabilité? Le temps d’une question. Montrouge: bayard, 2011. 213p.


    MENEGAT, Marildo. Um intelectual diante da barbárie. In: ARANTES, Paulo. O novo tempo do mundo: e outros estudos sobre a era da emergência. São Paulo: Boitempo, 2014. p. 9  27 (Prefácio)


    MOTA, Graciella A.B. Estado del arte: psicología política y colectiva mexicana. Revista de Psicología Política, v. 2, n.4, p. 191-208, 2002.


    PELLUCHON, Corine. Éléments pour une éthique de la vulnérabilité: les hommes, les animaux, la nature. Paris: Leseditionsducerf, 2011. 348p.


    POUGAM, Serge. Précarité Profissionnalle et Mobilisation Politique. CHÂTEL, Vivianne; SOULET, Marc-Henry (org.). Agir en situation de vulnérabilité. Saint-Nicolas (Quebec): L’Université Laval, 2003, p.113-142.


    PROCACCI, Giovanna. Exclusion et revendication citoyenne. CHÂTEL, Vivianne; SOULET, Marc-Henry (Org.). Agir en situation de vulnérabilité. Saint-Nicolas (Quebec): L’Université Laval, 2003, p. 99-112.


    ROY, Shirley. De l’exclusion à la vulnão érabilité. In: ROY, Shirley; CHÂTEL, Viviane. Penser la vulnão érabilité: visages de la fragilisation du social. Québec: Presses de L’Universitédu Québec, 2008. p. 13-31.


    SANTOS, Boaventura de Souza. A Difícil Democracia. São Paulo: Boitempo, 2016.


    THOMAS, Hélène. Les vulnérables: la démocratie contre les pauvres. Collection Terra. Paris: Éditionsducroquant, 2010.

    


    
      
        1 Doutora em Psicologia (PUC Minas, 2014), professora da PUC Minas, carolinaresende.psi@gmail.com

      


      
        2 Corporação: agremiação empresarial que age de forma articulada, submetida a um mesmo estatuto: obter lucro de forma constante e crescente.

      


      
        3 Privé de citoyenneté, l’homme n’a que faire de l’affirmation de sa dignité.

      


      
        4 La citoyenneté étant, bien avant d’être un régime de droits, un principe de reconnaissance [...]. L’idée que le besoin de reconnaissance est une condition de l’action en situation de vulnérabilité et implique ainsi la question de la citoyenneté.

      


      
        5 La non-reconnaissance entraîne alors des sentiments de mépris qui vont s’exprimer par de la violence et des sévices ou encore par l’humiliation et des offenses.

      

    

  


  
    A FUNDAMENTAÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS PELO INFERENCIALISMO DE BRANDOM NO CONTEXTO DAS ESTRUTURAS DO PODER SIMBÓLICO DE BOURDIEU


    Rafael Geraldo Magalhães Vezzosi1


    INTRODUÇÃO


    No conceito de direitos humanos de Robert Alexy está a ideia de que as normas morais que têm primazia constituem-se como direitos humanos. Para tanto, a fundamentabilidade é que mostrará a importância dessas normas. Alexy indica que as fundamentações mais apropriadas para tal tarefa são a explicativa e a existencial, ambas podendo ser vistas na teoria inferencialista de Robert Brandom.


    O Inferencialismo analisa parâmetros estruturais da linguagem frente à realidade social, revendo os conteúdos conceituais de acordo com a sua utilização na interação intersubjetiva, tudo no jogo de dar e pedir razões, onde se explicitam crenças e comprometimentos do interlocutor, de acordo com sua justificação, e se analisa se as inferências desses compromissos são efetivamente habilitadas pelas razões apresentadas.


    Neste contexto, Pierre Bourdieu aponta uma realidade que não é meramente racional, mas que tem em si divisão de classes e a existência de um monopólio de simbologias sócio-culturais  inclusive quanto à linguagem , havendo uma submissão à um Poder Simbólico nas relações sociais. Desta forma, a própria aplicação da teoria inferencialista para fundamentar direitos humanos deve ser analisada com critério, pois pode haver pontos nos quais haja discricionariedade que favoreça classes dominantes em detrimento das dominadas.


    Assim, este trabalho discute pontos de eventual discricionariedade no Inferencialismo como forma de fundamentação dos direitos humanos, para explanar o que poderia vir a ser um modo de manutenção das estruturas de separação de classes como reprodução da violência simbólica através da linguagem.


    1. FUNDAMENTAÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS PELO INFERENCIALISMO


    Para responder à questão de uma fundamentação dos direitos humanos e suas bases metafísicas ou não, na sua Teoria Discursiva do Direito, Alexy (2015, p. 110-111) define os direitos humanos por cinco características que os distinguem dos outros direitos: os diretos humanos são (1) universais, (2) fundamentais, (3) abstratos, (4) morais e (5) prioritários.


    Alexy (2015, p. 112) relaciona a pertinência dos direitos humanos pela sua fundamentabilidade, a sua existência estaria associada à forma como são fundamentados e a relevância apresentada. Nesta fundamentação, a concepção dos direitos humanos está atrelada pela justificação de determinadas regras ou normas sociais terem prioridade enquanto direitos universais, fundamentais e abstratos.


    Alexy (2015, p. 112) direciona sua investigação no problema metafísico da possibilidade de haver um não-ceticismo sem metafísica, discorrendo sobre oito abordagens de fundamentações possíveis. Na sua conclusão, constata que “os direitos humanos só podem ser fundamentados através de uma combinação dos modelos explicativo e existencial” (ALEXY, 2015, p.120), apesar de não excluir os argumentos das outras abordagens e de considerar conexões com a metafísica (ALEXY, 2015, p. 120-124).


    A fundamentação explicativa remete à explicitação daquilo que está implícito na prática humana. A forma pela qual se expressa essa fundamentação é discutida por Alexy (2015, p. 117-118) através da prática de dar e pedir razões da teoria inferencialista de Robert Brandom (1998b); e pelos essenciais pressupostos de liberdade e igualdade dos participantes do discurso, para que, firmada a autonomia e reconhecimento de dignidade dos seus integrantes, possam ser consideradas relevantes as fundamentações de seus direitos humanos. Na fundamentação existencial para os direitos humanos, Alexy (2015, p. 118-119) discute a conexão entre a discursividade e a universalidade, destacando o papel da correção e dos interlocutores como criaturas essencialmente discursivas.


    Aprofundando o tema em Brandom (2001, p. 6), a crença é parte essencial da afirmação na linguagem, pois acreditar e afirmar são atividades necessariamente conexas. Essa crença é um dos pontos a serem explicitados na prática de dar e pedir razões, a fonte da explicação seguir determinada conclusão do locutor; no que o locutor demonstra estar comprometido pelas suas razões. Importante delimitar que a crença de que trata Brandom não se reduz a crença no sentido religioso, mas sim, um conceito delimitado desde o Pragmatismo de Charles Sanders Peirce.


    Peirce (1877) discute os tipos de métodos de fixação de crença, pois questionando a crença, expõe-se a validade da conexão entre premissa e conclusão, com o objetivo de buscar clara consciência lógica para metodologia científica. Quatro tipos de crenças são considerados: (1) método da persistência, quando a repetição do hábito firma-se pela simples experiência do passado, (2) método da autoridade, cujas crenças são cunhadas dogmaticamente por instituições, como a Igreja, (3) método a priori, quando independente de haver mais de uma solução racional, opta-se por determinada teorização sem validá-la necessariamente pela prática, e o (4) método científico, que além de ser método racional, ainda abre-se para revisão constantemente, pela sua validação na realidade prática. Dentre eles, Peirce (1877, p. 11-14) conclui como ideal o método científico de fixação de crenças, já que desvenda novas descobertas a partir do que já se conhece, aperfeiçoa crenças desapegadas de hábitos não condizentes com a realidade e pela possibilidade constante de aprimoramento intersubjetivo. Portanto, as crenças  ou os pressupostos assumidos  devem coincidir com os fatos (PEIRCE, 1877, p. 3). A realidade tem o papel de validar essa crença assumida.


    Para Peirce (1974), o que se presume de conexões e do papel atribuído pelo significado dado ao objeto de representação é a totalidade de nosso conhecimento daquele objeto. Portanto, a ideia desse “pressuposto presumido” seria a base do conceito de crença tratada pelo Pragmatismo.


    Brandom avança essa ideia nas inferências que os participantes fazem na prática de dar e pedir razões, pois expressas na linguagem, as crenças seriam as premissas e as intenções as conclusões. De forma que as intenções estão nas razões apresentadas. E para as razões apresentadas concluem-se compromissos assumidos pelo interlocutor.


    Tratando de ações e normas na linguagem, Brandom (1998a) acentua a diferença de foco da certeza cartesiana, preocupada com o domínio dos conceitos representativos, em substituição da ideia de responsabilidade kantiana, pois o juízo seria a menor unidade pela qual somos responsáveis. Quando se conclui compromissos assumidos pelos participantes do discurso a suas afirmações, geraria habilitação para aquele interlocutor tratar de determinado ponto do assunto no sentido do compromisso assumido, tudo em relação à dinâmica nas ofertas e questionamentos sobre as razões dos participantes do discurso. Ofertando razões, estar-se-á habilitado a algo, pois há compromisso através da justificação racional.


    Na prática de dar e pedir razões, ao responder ao pedido de razões, o interlocutor adverso pode re-questionar o interlocutor inicial com condicionantes “se” e “então”, no sentido de dizer que “se” algo é como o interlocutor inicial diz, “então” se pode chegar à determinada conclusão. Neste processo, podem-se aviar inferências das conexões entre as habilitações e compromissos, expressando no que os interlocutores estão comprometidos e se há efetiva lógica que justifica o compromisso apresentado na afirmação e a razão ali expressa (habilitação), ainda que implícita. Assim, os compromissos vão sendo explicitados e podem ser encontrados nas relações inferenciais concluídas.


    Neste jogo inferencialista, há uma espécie de placar deôntico que avalia as inferências nessa estrutura normativa de racionalidade. Cada inferência pode ser materialmente boa de forma dedutiva ou indutiva, que seriam aquelas nas quais se verifica conexão que preserva os compromissos ou os direitos (habilitações ou autorizações a dizer algo); ou a inferência pode ser ruim, quando duas afirmações são materialmente incompatíveis, quando um compromisso de uma fere a autorização da outra, pois não se pode estar habilitado para dois compromissos incompatíveis.


    No jogo inferencialista de dar e pedir razões, a própria estrutura do conceito é revista, de forma que o conteúdo conceitual atribuído holisticamente na prática social é explicitado neste processo, de acordo com a visão do interlocutor. Esta visão será ratificada ou não.


    Para Brandom (2009, p.157), três são os componentes do conceito de verdade: (1) devo atribuir ao outro uma crença (de forma explícita ou implícita), (2) deve haver uma justificativa para aquela crença e (3) devo endossar aquela crença. Seu conceito de verdade não é focado na representação da realidade, e sim, uma idealização conceitual a fim de se analisar a normatividade na linguagem. Brandom (2009) perscruta o conceito de verdade no sentido de ratificação da afirmação de outrem: a visão individualizada da realidade, justificada racionalmente e reconhecida como universal. Assim, pode ser aplicada para a busca por reconhecimento de pretensão que possa ser assegurada como parte dos direitos humanos.


    Neste contexto, destaca-se a interação social e a linguagem, com a ideia do conceito ser construído na medida em que é utilizado naquela sociedade, concatenado com a chancela social tanto daquele termo como de uma fundamentação no jogo inferencialista de dar e pedir razões. Desta forma, a fundamentação dos direitos humanos pelo Inferencialismo, além de passar pelo jogo de dar e pedir razões para confirmar inferências boas, ainda conta com a ratificação dos outros para ser considerada verdadeira no sentido de correta para aquela realidade social.


    2. PODER SIMBÓLICO NA LINGUAGEM


    A teoria do Poder Simbólico de Bourdieu (1998) alerta para o monopólio político-social por meio dos sistemas simbólicos de interação social, no que para discussão sobre a fundamentação dos direitos humanos através da teoria inferencialista, destaca-se o Poder Simbólico na linguagem.


    Pierre Bourdieu (1998) considera que nas interações sociais há embates ou mesmo concordâncias, no geral mais veladas do que explícitas, de formas de poder exercidas com cumplicidade  consciente ou não  tanto daqueles que estão sujeitos a ele, quanto daqueles que o exercem. Este poder é operado por meio de sistemas simbólicos de integração social, tais como arte, religião, ciência e linguagem.


    Os sistemas simbólicos podem ser estruturas estruturantes ou estruturas estruturadas. As estruturantes se referem a uma postura ativa de firmar conhecimento, enquanto que as estruturadas seriam fonte para análise estrutural. Bourdieu (1998) identifica que a própria estrutura social influencia as ideias dos indivíduos daquele meio, de forma que parâmetros estruturais sociais estão arraigados no agente, refletidos em suas ações. Neste contexto, a dinâmica social ocorre com influência do meio específico que está inserido, denominado campo. Campo é o espaço relacional, de onde vai se gerando a realidade que repercutirá nos habitus, e onde há o conflito entre os agentes, dentro de suas ações de acordo com as disposições que interagem. As influências do meio repercutidas nas disposições dos agentes são denominadas de habitus (BOURDIEU, 2015). Os habitus influenciam o agir infraconsciente na interação social, e são retroalimentados por esta interação no campo específico. Porém, os habitus também são um princípio de ação, não sendo apenas disposições estruturadas, mas também estruturantes, apesar de que tendem a repetir a lógica sistêmica do campo.


    No campo, os agentes têm posições, havendo aqueles que dominam, pois detêm maior capital. O domínio com capital tratado por Bourdieu (2015) não é apenas no sentido econômico, mas especialmente se relaciona ao monopólio da cultura, dos acessos sociais e simbólicos, e é exercido pela violência simbólica através da autoridade; oprimindo os agentes que não se enquadram na visão dessa classe  para sua manutenção como dominante. Com o uso dessa autoridade, a classe dominante repercute no campo o habitus que a convêm, gerando um ciclo de dominação, um consenso opressor. Mesmo a educação contribui para a reprodução da estrutura da distribuição do capital cultural entre as classes (BOURDIEU, 2015, p.295), agindo para manter a ordem preexistente (BOURDIEU, 2011, p.37), no que Bourdieu (2011) chama atenção à imprescindibilidade de uma vigilância epistemológica constante.


    Para que as expressões individuais sejam autenticadas pelos outros, estas devem seguir o status quo do meio e, um dos grandes perigos indicados por Bourdieu (1998) é que mesmo os indivíduos que estejam na classe dominada acabam replicando a lógica opressora dos dominadores, ainda que de forma inconsciente, para que possam ter seu trabalho e expressão considerados como válidos. Dentro deste sistema, esta validação é a ratificação de que aquelas afirmações e ações são corretas, racionais, enfim, justificadas  porém, podem não sê-lo, mas apenas enquadradas nos interesses e raciocínios dos dominadores.


    Desta maneira, outro ponto de destaque é o quanto a fixação de crenças é orientada pelo habitus. Já que se desvencilhar de indicativos do meio social onde inserido  inclusive os advindos da educação recebida e influência cultural  torna-se um debate interno que enfraquece o pensamento individual libertador.


    Assim, as produções simbólicas são vistas como instrumentos de dominação  e também como instrumentos de dominação entre classes , manifestando um Poder Simbólico.


    2.1. Discricionariedade na normatividade discursiva dialética


    Regras ou normas morais para serem consideradas prioridades, e, como tais, direitos humanos, dependem da sua fundamentabilidade. Para esta fundamentação, o jogo inferencialista de dar e pedir razões destaca os compromissos e habilitações dos interlocutores, cujas inferências entre ambos podem ser julgadas boas ou ruins.


    As inferências ruins, não sendo efetivamente justificadas, demonstram uma fundamentação frágil, com compromissos incompatíveis. E, além disso, para esta fundamentação ser ratificada como verdade naquela sociedade, há que se relevar a sua adequação social e as inferências materiais.


    Nesta acepção, dois são os pontos nos quais a valoração no processo inferencialista apresenta possível influência de discricionariedade na normatividade discursiva dialética brandominiana: (I) a avaliação do que seria uma inferência boa e (II) a ratificação social do que seria verdade na interação interpessoal.


    Pressupondo a existência de dominantes (e dominados) do capital simbólico da linguagem, nos moldes da teoria do Poder Simbólico de Bourdieu, conclui-se que o avaliador seria parte da classe dominante no processo de avaliação da inferência, ou, que seria um avaliador dentre os dominados, mas cujas atitudes estão permeadas do habitus, ainda que de forma infraconsciente. Neste sentido, quatro possibilidades podem ocorrer na apreciação da adequação normativa da inferência, de acordo com a conclusão do avaliador com a constante influência do habitus da classe dominante do campo (daquela sociedade) e de qual classe se insere o interlocutor que fundamenta: (I.1) inferência boa e interlocutor dominante, (I.2) inferência ruim e interlocutor dominado, (I.3) inferência ruim e interlocutor dominante e (I.4) inferência boa e interlocutor dominado. Para discussão de diferenças, considerar-se-á neste exercício comparativo, que a influência do habitus no discurso daquele interlocutor segue sua classe, ou seja, quando indicado interlocutor de classe dominante, a influência do habitus ocorre, e quando indicado interlocutor de classe dominado, a influência do habitus não ocorre.


    Dissertando sobre essas quatro possíveis situações, observa-se que se tratando de (I.1) inferência estimada como boa, partindo de interlocutor da classe dominante, pode ter sido julgada como tal apenas por se adequar aos interesses, crenças e intenções, ou seja, as próprias razões do campo, com ativo monopólio da classe dominante, pois há interesse político-social do habitus se adequar ao campo, podendo ser julgamento tendencioso, com omissão ou falta de consideração de determinados pontos da fundamentação. Essa lacuna pode ser também proposital, ou seja, má-fé no entendimento de raciocínios, significados e conteúdos conceituais dentro da fundamentação, ou pode ser até mesmo um resultado de uma cegueira social, alienação à existência dos diferentes e falta de reconhecimento dos interesses dos dominados.


    (I.2) a fundamentação do interlocutor dominado computada como inferência ruim, pode ser assim analisada como retaliação a não adequação aos moldes do campo, não sendo essa avaliação exímia de discricionariedade.


    (I.3) A inferência considerada como ruim, partindo de interlocutor da classe dominante, pressupõe que ela efetivamente não foi racionalmente justificada, havendo compromissos incompatíveis explicitados na fundamentação, e sendo este um caso mais provável de ter sido utilizado o método inferencialista com racionalidade e não com discricionariedade, já que foi superada a constante tendência de adequação da fundamentação do interlocutor dominante ao campo.


    (I.4) inferência boa e interlocutor dominado, apesar de poder ser apenas uma idealização, se for possível a avaliação ser ponderada como boa, pressupõe-se que ela efetivamente foi racionalmente justificada, pois mesmo que o fundamento seja desvencilhado do habitus, o campo ratificando aquela fundamentação, demonstra uma tendência daquela sociedade não estar refém de influências de dominação simbólica e mais constitutiva de caráter democrático.


    Sobre a (II) ratificação do que seria verdade naquela sociedade, a interação social e os ditames do que seria correto ou justificável passa pelo critério de adequação aos interesses e valores da classe dominante, ou seja, apenas seria validado como verdadeira aquela afirmação permeada pelo habitus daquele campo. Portanto, não pode ser essa ideia um pré-requisito de verificação da racionalidade, pois este julgamento está viciado pelos ditames da classe dominante. Importante ressaltar que a análise de verdade por Brandom é focada na racionalidade, assim, não objetiva tratar a ideia de verdade em si, desvinculada do contexto das inferências; a mera aceitação social em Brandom não finda em uma afirmação ser considerada verdadeira, mas também deve passar pelos três requisitos antes mencionados, dentre eles a justificação racional. A conclusão aqui exposta é a de que pelo menos um dos três requisitos da verdade brandominiana está eivado de discricionariedade do habitus atuante no campo. Portanto, considerando a interferência do habitus, uma afirmação considerada inverdade não necessariamente expressa situação incoerente com a realidade, mas sim que pode haver interferência da classe dominante que não aceita como válidas fundamentações diferentes às suas.


    3. CONCLUSÃO


    Com o viés racionalista, a teoria inferencialista de Brandom trata da estrutura lógica da linguagem, objetivando ao mesmo tempo explicitar intenções e crenças, e ainda trazer mecanismos para análise do discurso intersubjetivo. O pressuposto de igualdade e liberdade, com consequente autonomia do participante do discurso é conjecturado de forma vinculante pela própria normatividade da teoria inferencialista, que passará a tratar as afirmações de ambos os locutores como idênticas em termos de ponderação de importância para concluir inferências entre compromissos e habilitações. Neste sentido está a proposta de Alexy de utilizar a teoria inferencialista para fundamentar os direitos humanos.


    Porém, considerando o sistema simbólico da linguagem nas relações no contexto social tratado por Bourdieu, que releva os direcionadores da sociedade no sentido dos interesses de classes dominantes, há que se ponderar a discricionariedade na análise do que é julgado justificável e o porquê do que não se justifica; de forma que quanto mais uma sociedade valida de forma racional e imparcial, as razões apresentadas por indivíduos que se vêem em situação desprestigiada, mais próxima estará do ideal democrático.


    REFERÊNCIAS


    ALEXY, Robert. Teoria discursiva do direito. Organização, tradução e estudo introdutório de Alexandre Travessoni Gomes Trivisonno. 2.ed. Rio de Janeiro: Forense, 2015.


    BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbólicas. Introdução, Organização e Seleção Sérgio Miceli. 8ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2015.


    BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. Tradução de Fernando Tomaz. Rio de Janeiro: Bertrand, 1998.


    BOURDIEU, Pierre. Razões Práticas: Sobre a Teoria da Ação. Tradução de Mariza Corrêa. 11ª ed. Campinas: Papirus, 2011.


    BRANDOM, Robert. Articulating Reasons: An Introduction to Inferentialism. Cambridge/London: Harvard University Press, 2001.


    BRANDOM, Robert. Making It Explicit: Reasoning, Representing, and Discursive Commitment. Cambridge/London: Harvard University Press, 1998b.


    BRANDOM, Robert. Action, norms, and practical reasoning. Philosophical Perspectives: Languages Mind and Ontology. v.32, n.12, p.127-139, 1998a. Disponível em <http://links.jstor.org/sici?sici=0029-4624%281998%2932%3C127%3AANAPR%3E2.0.CO%3B2-Z>. Acesso em 28 dez. 2004.


    BRANDOM, Robert. Reason in Philosophy: Animating ideas. Cambridge: Belknap/Harvard University Press, 2009.


    CHERQUES, Hermano Roberto Thiry. Pierre Bourdieu: a teoria na prática. RAP. Revista Brasileira de Administração Pública, v. 40, p. 27, 2006.


    GONTIJO, Lucas. Filosofia do Direito: Metodologia Jurídica, Teoria da Argumentação e Guinada Linguístico-pragmática. Belo Horizonte: Arraes Editores, 2010.


    MARÇAL, Antônio Cota. O inferencialismo de Brandom e a argumentação jurídica. In: GALUPPO, Marcelo Campos (Coord.). O Brasil que queremos: reflexões sobre o Estado Democrático de Direito. Belo Horizonte: Editora PUC Minas, 2006, p. 105-118.


    MARÇAL, Antônio Cota. Metaprincípios do Estado Democrático de Direito: um ponto de vista pragmatista. In: MARÇAL et alii (orgs.) Os princípios na Construção do Direito. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2010, p. 9-36.


    PEIRCE, Charles S. Collected Papers. Charles Hartshorne e Paul Weiss (editores). 3. Ed. Cambridge: Harvard University Press, 1974. Vol. 2 and 5.


    PEIRCE, Charles S. The Fixation of Belief. The Popular Science Monthly. D. Appleton and Company, Nova Iorque, vol. 12, n. 1,nov.1877, p.1-15.Disponível em: <http://books.google.com.br/books?id=dywDAAAAMBAJ&printsec=frontcover&hl=pt-BR&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false>. Acesso em: 10 dez. 2013.

    


    
      1 Doutorando em Teoria do Direito, pelo Programa de Pós-graduação da PUC Minas (atual); Mestre em Teoria do Direito, pelo Programa de Pós-graduação da PUC Minas (2014); Especialista em Direito Processual, pelo IEC PUC Minas (2010); Bacharel em Direito, pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (2007); Coordenador de Processos do Trabalho no Banco do Brasil S.A. E-mail: rafaelvezzosi@gmail.com.br. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/9702110688992307.

    

  


  
    A NEFASTA SELETIVIDADE PENAL E O ABUSO DOS DIREITOS HUMANOS NO CONTEXTO DO ENCARCERAMENTO BRASILEIRO


    Gabriela Porto Ciarlini


    Victória Venâncio Silva


    Introdução


    A abrangência dos Direitos Humanos na atualidade permeia diversos temas dialéticos imprescindíveis para o desenvolvimento de uma esfera social harmônica. A relevância e idealização desses direitos, que serviram de alicerce para a consolidação dos movimentos revolucionários responsáveis pela quebra de paradigmas do Antigo Regime, é oriunda da maiêutica realizada pelos filósofos liberalistas do século das luzes, como Jean-Jacques Rousseau, Charles Montesquieu e John Locke.


    Vasto como o coração de Drummond1, o conceito de Direitos Humanos está em recorrente metamorfose hermenêutica, como reiterado por Hannah Arendt2, culminando, assim, na contemporaneidade, um cenário globalizado enaltecedor de bens indisponíveis. Tais princípios fundamentais são estimados tanto no âmbito material, elucidado pelo raciocínio de Immanuel Kant com o conceito de imperativo categórico, uma filosofia moral que trata dos deveres como lei universal com convicção de obrigatoriedade, quanto no âmbito formal, como assegurados pela Constituição da República Federativa do Brasil de 1988, em seu artigo 5º: “todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade[...]”.


    Não obstante os direitos estarem endossados formalmente os documentos normativos exógenos e endógenos, alguns Estados centrais, como os Estados Unidos, e outros periféricos, como México, negligenciam a obrigação assumida ao se tornarem signatários da Declaração Universal dos Direitos Humanos3 ao permitirem o desenvolvimento de práxis nefastas em suas prisões. Tal conduta é análoga ao contexto carcerário brasileiro, em que problemas como superlotação  atenuada pelo encarceramento desigual social e racialmente  refeições estragadas e despreparo de agentes penitenciários, são recorrentes. As peculiaridades dessas condições são englobadas na tese de John Howard em sua obra The state of prisons in England and Wales4, que demonstram os pilares da falha de certos sistemas prisionais que são: salubridade, alimentação, disciplina distinta para presos provisórios e condenados, educação


    A existência de questões perniciosas no cenário prisional do Brasil demonstra a postura displicente do Estado Democrático de Direito e da sociedade civil em relação aos indivíduos encarcerados, que revela uma conduta antiquada e ineficiente, que não condiz com atual inferência que se faz dos Direitos Humanos, visto que tal interpretação depende dos conceitos prévios e preconceitos do intérprete em seu próprio tempo, como defende a corrente pragmática do Contextualismo, exemplificada por Hans-Georg Gadamer5. Há, portanto, a existência de uma conjuntura nociva nas prisões, que acarreta em uma sociedade cada vez mais líquida, conceito difundido pelo sociólogo polonês Zygmunt Bauman6, no qual as relações interpessoais encontram-se extremamente fluidas, o que gera cidadãos individualistas, negligentes com os apenados. Aliada a essa fluidez social, a displicência do se co-resposabiliza pela marginalização e pela exponencial desumanização dos enclausurados, resultando na atual situação infratora dos princípios defendidos pela Constituição e pelos Direitos Humanos.


    1. Contextualização histórica dos direitos humanos


    A imprescindibilidade em estabelecer as exigências de “justiça” possui raízes desde a Antiguidade, tendo se consolidado na Roma Antiga, em 450 a.C, com a Lei das XII Tábuas7, que buscava uma ínfima isonomia entre patrícios e plebeus, sendo esta a primeira manifestação política relacionada à proteção dos direitos de certos indivíduos. Era o prelúdio do Constitucionalismo.


    Com o passar de aproximadamente quinze séculos, período aposteriori a criação de tal escritura, desenvolveu-se a Magna Charta Libertatum, na Inglaterra em 1215, documento que assegurou aos nobres direitos que eram previamente ignorados pelo monarca “João sem-terra”. No entanto, tal soberano recebia os tributos dos commons8 e negligenciava suas necessidades, valorizando apenas as demandas da camada mais alta da estamental sociedade. O arbítrio da época não era exatamente uma ideologia promotora de equidade, mas reivindicava princípios e direitos fundamentais perante um governo que jazia despótico, um requerimento minimamente humano.


    Niccolò Machiavelli9 teorizava que havia um ciclo de governo no qual a Monarquia poderia existir desde que o exercício de governabilidade fosse de acordo com a “Fortuna”, ou seja, além da imputação de um poder de acordo com as vontades do príncipe, é necessário também o consentimento do povo. Caso contrário, a administração se tornaria uma tirania corrupta, suscitando um imbróglio social acarretador de insatisfação popular e, esse mesmo povo, aborrecido e perturbado, mostraria sua relevância ao se rebelar. Tal doutrina tornou-se extremamente verossímil no dia 14 de julho de 1789, em que a queda da Bastilha iniciou uma nova era.


    Os Direitos Humanos surgiram, portanto, em um contexto de efervescência ideológica no continente europeu nos séculos XVII, na Inglaterra com o decreto da Bill of Rights10, e no século XVIII, na França, tendo seu apogeu na Revolução Francesa e consagrados pela Déclaration des Droits de l´Homme et du Citoyen, publicada em 1789.


    Desde então, devido a constante mudança hermenêutica de tais bens indisponíveis, alcançamos um patamar em que é indiscutível a presença e a afirmação de diversos direitos pelo Estado e pela sociedade. Paradoxalmente a importância atribuída a esses valores, observamos um cenário prisional em que há uma forte presença de grupos minoritários que permanecem estagnados na condição de possuírem suas garantias ignoradas, mesmo com a formalização dos Direitos Humanos.


    2. Panorama internacional da aplicação das penas


    Os pilares do processo criminal, de acordo com a perspectiva ilustrada neste artigo, podem ser exemplificados por duas vertentes: punição, que consiste no “castigo” imputado àqueles que descumprirem a norma jurídica, e correção, que respalda-se na reeducação do detento, em busca da reintegração social.


    Pode-se transpor tais conceitos às teorias absoluta e relativa, que foram difundidas, a princípio, respectivamente, por Immanuel Kant e Jeremy Bentham. A tese absoluta concebe a pena como um fim em si mesma, ou seja, como “reação”, “reparação”, ou ainda, “retribuição do crime”. Em contrapartida, a doutrina relativa considera e justifica a pena enquanto meio para a realização do fim utilitário da prevenção de futuros delitos, tem um fim socialmente útil, como esclarece o jurista Rogério Greco11. Na prática, é possível observar os efeitos da aplicação de cada preceito em Estados díspares em suas gestões penitenciárias e as devidas consequências dessa escolha.


    Os Estados Unidos da América representam o basilar exemplo da falha da teoria absoluta perante os Direitos Humanos. Esse erro de aplicação teórica, que resulta em um verossímil inferno, pode ser observado em Guantánamo, prisão localizada em Cuba e controlada pelos americanos, famigerada por suas torturas e condições que permeiam o limite da vida. As atrocidades cometidas são inimagináveis, como alimentação retal e waterboarding, que consiste na simulação de um afogamento.


    Além de possuir o principal exemplar do desrespeito aos Direitos Humanos que ocorre nos sistemas prisionais, o maior contingente carcerário do mundo é norte-americano. Diante desse cenário, o país carrega o estigma de “população dos presos”, que se mantém mesmo após a suposta reintegração social, que não ocorre de fato, uma vez que não são disponibilizados aos ex-convicts12 pré-requisitos para desenvolver uma nova vida social, como empréstimos estudantis e admissão em novos empregos, o que gera uma consequente marginalização do indivíduo, que recorre à ilicitude novamente. Logo, o mal do delito retribuído com o mal da pena, revela-se como pedra angular do ciclo do crime.


    Por outra perspectiva, países nórdicos como a Noruega, representam o triunfo da teoria relativa, em que o índice de reincidência é irrelevante, sendo o menor do mundo de acordo com a BBC, e ocorre, efetivamente, uma ressocialização. É possível observar tal conduta na matéria realizada pelo Profissão Repórter em junho de 2017, que apresenta o caso de Fidan, que está há seis anos preso por tráfico de drogas e será libertado daqui um ano e meio, com diploma em pedagogia e chef de cozinha. Considerado o país que possui a “mais humana das prisões”, esse detém um sistema carcerário que se baseia no princípio da normalidade, o qual defende que um dia na prisão não deve ser diferente de um dia na vida cotidiana. Indivíduos não carregam um estigma de encarcerado e sim de cidadão, o que torna possível a vida digna após as grades, uma vez que, como afirma o renomado jurista brasileiro José Afonso da Silva13 “mesmo o maior dos criminosos são iguais em dignidade, no sentido de serem reconhecidos como pessoas, ainda que não se portem de forma igualmente digna nas suas relações com seus semelhantes”.


    Seguindo o viés progressista liberal, a organização penitenciária norueguesa deve apenas restringir a liberdade física, ou seja, o direito de ir e vir, e nada além disso. Nota-se, portanto, a aplicabilidade positiva da teoria benthaniana:


    A pena privativa de liberdade executada exclusivamente como vingança, exemplo, expiação ou retribuição não tem nenhum sentido prático para a coletividade, que não pode eliminar do seu seio, definitivamente, o indivíduo associal ou inadaptado. Se não se projeta conseguir uma mudança de atitude no apenado, o único efeito de utilidade que se consegue é satisfazer, momentaneamente, os cidadãos perturbados na convivência. O manter encarcerada uma pessoa sem um objetivo, como único recurso para lutar contra a delinquência, não é remédio suficiente para conseguir, a médio ou a longo prazo, a paz social interrompida pelas atividades ilegais de certos indivíduos. Como a pena justa há de ser proporcional ao fato e à culpabilidade do sujeito, senão que, passado um tempo de privação de liberdade, essa pessoa há de retornar ao convívio em sociedade, sendo desejável o conseguir que reinicie uma convivência harmônica com seus congêneres. (NUÑEZ, 2017, p. 360)


    3. Panorama nacional para o desenvolvimento das punições


    Esses são os principais artigos do Código Penal Brasileiro que determinam o enquadramento da tipicidade das ações realizadas pelos 622 mil encarcerados atualmente no País: 33 (tráfico), 35 (associação para o tráfico), 155 (furto), 157 (assalto à mão armada), 121 (assassinato), 159 (sequestro), 171 (estelionato). A escolha do Brasil pela teoria absoluta, previamente exemplificada no presente ensaio, gera um consequente descaso com a materialidade dos Direitos Humanos, ideal desenvolvido no espírito da época da Revolução Francesa e negligenciado em relação ao contexto prisional. Tal conjuntura demonstra a inserção do País em uma penosa democracia contratual, na qual não há a concretização de alguns aspectos do Direito, principalmente ao se tratar de certos indivíduos. É possível observar, então, nas prisões brasileiras um contexto caótico, degradante e desumano ao qual, especialmente, jovens negros, pobres e com baixa escolaridade estão submetidos, o que revela uma nefasta seletividade penal. O perfil socioeconômico dos detentos mostra que 61,6% são negros e 75,08% têm até o ensino fundamental completo, de acordo com a pesquisa realizada pelo InfoPen no ano de 2014. Tal ideia gera um preconceito a uma grande parcela da população que convive com o lado mais duro da lei, enquanto aqueles mais afortunados, recebem tratamento proporcional a seu prestígio social.


    4. A superlotação e o paradoxo da sociedade


    O pernicioso dia-a-dia dos indivíduos condenados consiste em celas superlotadas que violam, constantemente, os preceitos defendidos pelos Direitos Humanos, além de intensificarem o resultado gerado pela aplicação da teoria absoluta. Nota-se tal mazela em presídios que encontram-se na Grande BH, como revelou a pesquisa do Centro de Estudos de Criminalidade e Segurança Pública (CRISP) da UFMG. Todos os pesquisados se encontram excedidos em sua capacidade, como o presídio Inspetor Martinho Drumond, em Ribeirão das Neves, que possui capacidade para aproximadamente 820 presos, mas que comporta 2.200, e, portanto, devido a essa superlotação, os encarcerados são obrigados a sobreviver nessa conjuntura degradante. São, em média, quarenta, cinquenta homens em uma mesma cela, é a lei da sobrevivência.


    Devido a essa macrocefalia prisional, a oferta de trabalho também é um problema dentro das cadeias, uma vez que não supre a demanda, que, contrária ao imaginário do senso comum, é surpreendentemente alta, uma vez que, como exemplifica Dráuzio Varella14 em seu projeto inspirador sobre algumas prisões brasileiras, o trabalho constitui uma das principais aspirações da massa carcerária, uma vez que além de combater o angustiante passar do tempo, também diminui a pena. A falta de oportunidades direcionadas a criação de emprego nas cadeias causa uma ociosidade involuntária a curto prazo e até mesmo, em alguns casos, problemas psicológicos. Diante disso, a mesma sociedade que se queixa da vida ociosa dos presidiários e dos custos do sistema, lhes nega acesso ao trabalho.


    Aliado à superlotação e à escassez de oferta de trabalho, outro efeito decorrente do desrespeito para com os Direitos Humanos, é o da higiene pessoal, sobretudo nos presídios femininos, que, além dos problemas comuns a todos encarcerados, agonizam com problemas específicos do gênero. Falta de medicamentos para lidar com cólicas menstruais, usar miolo de pão como absorvente interno, ausência de atendimento psicológico para ajudar na separação e abandono dos filhos, o despreparo dos locais para o desenvolvimento de uma maternidade saudável, psicológica e fisicamente, além do abrupto rompimento do laço recém formado criado entre a mãe e seu bebê, um cordão umbilical, período fundamental para formação do ser humano.


    Ao esmiuçar o cotidiano dos presídios femininos, é possível observar um problema específico do gênero que se estende até atrás das grades: a repressão masculina. O machismo, chaga social que permeia a vida de todas as mulheres, direta ou indiretamente, alcança as presas por meio da superioridade proveniente das facções. Mulheres que se dizem corajosas, bandidas, do crime, que mandam na cadeia, na hora da “palavra final”, todas são submissas à autoridade masculina. A desobediência das regras instauradas gera punições à própria presa e até de sua família, além de desestruturar todo o funcionamento e organização da cadeia.


    5. A epidemia das organizações criminosas e a doença do ciclo do crime


    A subsociedade funcional e organizada das famigeradas facções triunfa a partir do quadro de opressão, desassistência e violência das prisões, que constitui um ambiente fértil para a criação e proliferação de organizações criminosas, sob o discurso de irmandade e autoproteção. A existência de um “Estado” paralelo nas prisões brasileiras conseguiu realizar proezas nunca imagináveis pelo próprio Estado ao implementar regras de comportamento que são rigorosamente seguidas, análogas à normas jurídicas.


    A mais influente facção do Brasil surgiu após o icônico massacre do Carandiru, que ocorreu no dia 2 de outubro de 1992, em São Paulo, com a intenção declarada de combater a opressão dentro do sistema prisional paulista e vingar a morte dos 111 detentos.


    Paradoxalmente, uma organização criminosa conseguiu implementar leis rígidas e que são devidamente cumpridas, em um cenário invisível aos olhos do Estado e da sociedade. Em função dessa invisibilidade, “os irmãos” que fazem parte do Comando, desenvolveram um sistema penal próprio, com as divisões de um Poder Judiciário, e que, surpreendentemente, funciona. Por meio de uma hierarquia piramidal e uma filosofia arcaica de “sangue se paga com sangue”, o 1533 controla essa subsociedade dentro da cadeia, que se estende para a vida fora das grades. Tal ditadura ilegal se sustenta dentro de um sistema que, teoricamente, está sob a onipotência legal mas que, devido a inobservância do Estado, permeia continuamente as relações dos apenados.


    Apesar de, aparentemente, esse sistema criado pela facção manter a ordem nas prisões, a longo prazo, colabora com a continuidade do indivíduo na vida do crime. O ciclo do crime que existe no país atualmente, intensificado pela seletividade penal, ocorre devido a permanência da pessoa em cenários férteis para a disseminação de práticas criminosas, uma vez que, mesmo encarcerado, o contato com atividades ilícitas não se interrompem, e, após ser posto em liberdade, devido à falta de assistência estatal e social, assim como ocorreu com os escravos, poucas opções são viáveis para os ex presos.


    6. Comentários finais


    A perpetuação do esforço platônico, realizado pelas minorias, por direitos essenciais e indiscutíveis para com seus soberanos pode ser denominada como “Nirvana Social”. O autoral e emblemático axioma corrobora com a ideia da busca pelo fim do caos, encontro de equilíbrio, cessação de sofrimento ou estado de libertação aplicado à sociedade. A desigualdade e a não inclusão, em qualquer âmbito que tenham se apresentado, mancharam a história e permanecem na contemporaneidade, deixando diversos vestígios e dívidas com inúmeras etnias ao longo da nossa evolução. O conceito de “Nirvana Social” seria o “nível máximo” para se atingir diante dessa situação, ou seja, um contexto que ofereça o amparo necessário, o ápice, no qual todos seriam respeitados independentemente de suas diferenças, um mundo em que os Direitos Humanos não fossem apenas formais, mas substancialmente implícitos.


    A procura por esse estado de equilíbrio traz, sem embargo, novamente uma paridade com a corrente kantiana moral. O Brasil, arrisca-se dizer, é um contínuo e relativo imperativo hipotético de Kant, isto é: apenas o que é dito como dever ou possuir um interesse atrelado é realizado. Aliado a essa condição, o famigerado “jeitinho brasileiro”, conceito primordialmente difundido por Sérgio Buarque de Holanda como “o homem cordial”15 e analogamente transposto ao atual cenário caótico do País, domina, praticamente, todas as esferas nacionais, sendo pública ou privada, incluindo, dessa maneira, o sistema prisional. O Ministro do Supremo Tribunal Federal Luís Roberto Barroso também discorre sobre esse contexto, reiterando tal valor cultural inerente ao brasileiro, ao dizer que os cidadãos encaram as leis do País sob o olhar do “jeitinho brasileiro”, o que justifica o seu descumprimento. Tal ideologia encontra-se intrinsecamente ligada a inúmeros problemas administrativos da estrutura carcerária, o que resulta em um leque de exímios exemplos da violação dos Direitos Humanos e da própria Constituição, especificamente do artigo 5o inciso XLIX, que assegura aos presos o respeito à integridade física e moral. É necessário enfatizar tal inciso para demonstrar que o Brasil é o país das meras formalidades, principalmente ao se tratar de certas subsociedades paralelas e marginalizadas de maneira estatal e social, como a dos apenados.


    Depreende-se, pois, a negligência com a materialidade dos Direitos Humanos, decorrente de um imaginário social preconceituoso e seletivo, agregada com a aplicação da teoria absoluta na qual a punição pretere a correção por meio de uma repressão estatal desrespeitosa. Tais elementos resultam em um cenário prisional caótico, invisível “aos olhos” do Estado e da sociedade, em que há o constante descumprimento dos direitos e garantias fundamentais teoricamente assegurados pela Constituição e com a Declaração Universal dos Direitos Humanos.


    Referências bibliográficas internetografia


    BARROSO, Luís Roberto. Ética e jeitinho brasileiro: porque a gente é assim? 2017. BAUMAN, Zygmunt. Amor líquido: sobre a fragilidade dos laços humanos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.


    BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Senado, 1988.


    BRASIL. Ministério da Justiça. INFOPEN.


    COSTA, Mônica Aragão Martiniano Ferreira e; FIUZA, Ricardo Arnaldo Malheiros. Aulas de Teoria do Estado. Belo Horizonte: Del Rey Editora, 2016.


    GRECO, Rogério. Curso de Direito Penal: parte geral, volume 1. 19.ed. Niterói: Impetus, 2017.


    HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. 26 ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.


    HOWARD, John. The state of the prisons in England and Wales: with preliminary observations, and an account of some foregein prisons. Toscana, 1777.


    MIR PUIG, Santiago. Estado, pena y delito. Buenos Aires: IBDEF, 2006.


    RAMOS, André de Carvalho. Curso de Direitos Humanos. 4 ed. São Paulo: Saraiva, 2017. RODRIGUEZ, Alicia Nuñez. Elementos básicos de investigación criminal. Disponível em: <http:/ /iugm.es /uploads /tx_iugm /LIBROelementosbasicos_ok.pdf>. ROXIN, Claus. Derecho penal  parte general. Madrid: Civitas, 1997.


    SILVA, José Afonso da. A dignidade da pessoa humana como valor supremo da Democracia. Rio de Janeiro, 1998.


    VARELLA, Drauzio. Estação Carandiru. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. VARELLA, Drauzio. Prisioneiras. São Paulo: Companhia das Letras, 2017.

    


    
      
        1 Referência ao Poema de Sete Faces de Carlos Drummond de Andrade

      


      
        2 ARENDT, 1991: “A condição humana”. Capítulos 34 e 35.

      


      
        3 Promulgada em 1948 pela Organização das Nações Unidas

      


      
        4 GRECO apud JOHN HOWARD, Parte Geral Direito Penal Volume 1, 2017.

      


      
        5 GADAMER, 1999: “A hermenêutica é formada pelos valores e pela trajetória do intérprete, para que ele capte o sentido, revelando uma fusão de horizontes e um sucesso hermenêutico”.

      


      
        6 Amor líquido: sobre a fragilidade dos laços humanos, p.43: “quando observada através das lentes de um mundo ordenado, adequadamente construído e funcionando em harmonia, a “área cinzenta” da solidariedade, da amizade e das parcerias humanas é vista como reino da anarquia”.

      


      
        7 A Lei das XII Tábuas marca o início do Direito Romano como é conhecido atualmente, e trata de matérias de todos os âmbitos do direito, incluindo normas de direito público e de direito sacro.

      


      
        8 Comuns, maior parte da população inglesa e a camada social mais desfavorecida.

      


      
        9 Filósofo italiano nascido em Florença, Itália, no ano de 1469.

      


      
        10 Declaração de Direitos elaborada pelo Parlamento inglês em 1689.

      


      
        11 Rogério Greco, 2017, p.

      


      
        12 Egressos

      


      
        13 Cf., entre nós e dentre os outros, J. Afonso da Silva, A dignidade da pessoa humana..., p. 93

      


      
        14 Autor da trilogia Carcereiros, Estação Carandiru e Prisioneiras, em que relata o cotidiano e os problemas enfrentados pelos presos.

      


      
        15 Conceito desenvolvido, primordialmente, em sua obra Raízes do Brasil, escrita em 1936.

      

    

  


  
    A omissão do Estado brasileiro em combater OS CRIMES DE ÓDIO contra transexuais e travestis: o déficit democrático frente as minorias por meio da denegação do reconhecimento


    João Ronaldo Ribeiro1


    Introdução


    O Direito tem encontrado enorme dificuldade em dar respostas efetivas às questões que a diversidade vem lhe impondo. A matriz hermenêutica racionalista, embora mostre seus limites históricos, tem sido ainda a fonte teórica no tratamento das questões postas ao Direito no século XXI. Conforme aponta Alexandre Bahia (2017, pag. 487) “esse Direito tem grande dificuldade em lidar com as diferenças, ou as relega à ilegalidade, ao crime e ao desvio ou, quando pressionado à inclusão, tem, geralmente, apenas incluída mais uma categoria à listagem de normalidades (...)”. Estaria diante de um tipo de racionalidade incapaz de encontrar respostas efetivas as questões que lhe são colocadas, ao que Habermas (2012, pag. 2) vai chamar de racionalidade prática, em oposição à razão comunicativa, que possibilita o entendimento tendo como medium a linguagem.


    A resposta do Direito às desigualdades tem oscilado entre uma visão individualista, ignorando as diferenças condições dos sujeitos, ou ao nivelamento abstrato das diferenças2, o que muitas vezes geram outras disparidades, de viés paternalista. A emancipação do sujeito, ao contrário, deve pressupor que “(...) os destinatários do direito só podem ganhar autonomia (em sentido kantiano) à medida que eles mesmos possam compreender-se como autores das leis às quais eles mesmos estão submetidos enquanto sujeitos privados do direito” (HABERMAS, 2002, pag. 234). Assim, o reconhecimento dos grupos e indivíduos como legítimos participantes da esfera pública de discussão é elemento indissociável da democracia.


    Quando se analisa as questões de gênero no país, a incapacidade do Direito em assumir o seu papel libertador tem mostrado os limites dessa forma de pensar. A situação gravíssima de violência de ódio contra a população de transexuais e travestis convive com uma omissão sistemática do Estado brasileiro em dar resposta minimamente efetiva ao problema. O silêncio do Direito diante desse quadro mostra a parcialidade nos modos de produção normativa, demonstrando sua pouca sensibilidade em relação aos grupos com menor condição de fazer o embate político em condições de igualdade.


    O trabalho pretende jogar luzes sobre a violência de ódio contra pessoas trans no país, propondo, inicialmente, entender o modo pelo qual opera essa violência, servindo-se do pensamento queer. Analisou, em seguida, a relação entre democracia e a ideia de reconhecimento denegado, extraída do pensamento de Honneth Axel.


    1. Violência e omissão


    Dados do Relatório 2016 do Grupo Gay da Bahia (2016, pag. 2) indicaram que, no referido ano, ocorreram 144 homicídios de travestis e transexuais ligados à transfobia. Apenas no primeiro semestre de 2017, o monitoramento feito pela ANTRA  Associação Nacional de Travestis e Transexuais (2017) apontava 91 assassinatos de transexuais e travestis no Brasil.


    Estudo feito pelo Transgender Europe  TGEU (2013, pag. 111) aponta o Brasil como o país que, de longe, mais mata pessoas trans. No período do estudo da entidade, que corresponde aos anos de 2008/2011, os assassinatos ocorridos no Brasil correspondem a quase 40 % de todas as mortes no planeta de pessoas trans (TRANSGENDER EUROPE, 2013, pag. 111). A tendência, nos últimos anos, tem sido de alta. Para se ter uma ideia, em 2008, ocorreram no Brasil 57 homicídios ligados à transfobia; em 2009, o número foi de 68; em 2010, saltou para 99; chegando a 101, em 2011 (TRANSGENDER EUROPE, 2013, pag. 42). A expectativa de vida das pessoas trans no Brasil é de 35 anos, enquanto a média da população em geral alcança o dobro desse tempo (UNIÃO NACIONAL LGBT apud GOLÇALVES, et al, 2016).


    Embora o Estado brasileiro reconheça o grau de violência contra a população LGBTI3 oficialmente, incluindo as pessoas transexuais, à exceção de isoladas iniciativas no sentido de enfrentar o problema4, o que há é uma omissão reiterada em dar uma resposta minimamente efetiva ao quadro de violência. No Relatório sobre Violência Homofóbica no Brasil: ano de 2011, produzido pela Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da República5 (BRASIL, 2012, pag. 18), documento, portanto, do Estado Brasileiro, reconhece que há um “(...) um aterrador quadro de violências homofóbicas no Brasil: no ano de 2011, foram repostadas 18,65 violações de direitos humanos de caráter homofóbico por dia”.


    A Comissão Interamericana de Direitos Humanos  CIDH produziu um relatório em 2015, em que analisa os dados de violência contra LGBTI nas Américas. A CIDH reconhece a “(...) falta de medidas efetivas para prevenir, investigar, sancionar e reparar atos de violência cometidos contra pessoas LGBTI, de acordo com o padrão de devida diligência” (COMISSÃO INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS, 2015, pag. 11). O documento também chama a atenção para as violências cotidianas, geralmente invisíveis por detrás dos casos mais violentos.


    Relatórios recebidos pela CIDH de fontes independentes indicam que as pessoas lésbicas, gays, bissexuais e trans frequentemente sofrem uma grande variedade de ataques desde empurrões até pauladas, lançamento de garrafas, pedras ou outros objetos contundentes. Estes atos de violência são tão comuns em algumas partes da região que podem nem ser denunciados, pois são considerados parte da “vida cotidiana” das pessoas LGBT (COMISSÃO INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS, 2015, pag. 84).


    Embora, de uma forma geral, os dados na América Latina não são nada animadores, a realidade brasileira é, de longe, a mais gritante. O relatório da Comissão Interamericana de Direitos Humanos (2015, pag. 96) destaca que “as estatísticas do Brasil superam consideravelmente as de qualquer outro Estado Membro da OEA, em relação ao número de homicídios documentados”.


    O relatório da CIDH ressalta que população trans, especialmente mulheres trans, é sensivelmente mais atingida pela violência se comparada com a população LGBTI em geral (COMISSÃO INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS, 2015, pag. 85). Essa constatação, na verdade, é confirmada por outras entidades, conforme apontado acima.


    Embora reconheça que a sociedade brasileira é marcadamente violenta, nas palavras de Don Kulick (2008, pag. 47-48), “(...) em nenhum outro lugar a violência é tão ubíqua quanto no cotidiano das travestis”. Acrescenta o autor que “a violência é o eterno pano de fundo de suas vidas”. Embora as afirmações do autor fossem feitas com base em suas pesquisas do final da década de 1990, a atualidade das constatações é irreparável.


    Em descompasso com esse grave quadro de violência, o país não tem qualquer iniciativa efetiva para enfrentar o problema. Não há qualquer legislação nacional que trata especificamente do combate à violência contra as pessoas trans ou mesmo LGBTI6. Os casos de violência contra pessoas trans sempre revelam um grau de crueldade marcante e revelador do ódio indissimulável dos autores desses atos.


    A Lei n° 7.719/1989 pune “(...) os crimes resultantes de discriminação ou preconceito de raça, cor, etnia, religião ou procedência nacional” (BRASIL, 1989). Desse modo, os negros, grupos étnicos, grupos religiosos, migrantes regionais e imigrantes estão amparados pela tutela penal no país7. A população LGBTI e, especialmente, a população trans, não mereceu o mesmo tratamento. Esse quadro revela que as pessoas trans no país, embora vitimadas por um quadro perturbador de violência, não é digna de igual respeito e consideração em relação a outras minorias. O Estado Brasileiro demonstra que a violência física e simbólica contra essa população não merece igual repúdio  sendo, portanto, omisso ou, até mesmo, tolerante com essa forma de violência.


    É possível considerar que o sujeito verdadeiramente nasce quando é reconhecido como participante legítimo nas dimensões públicas das relações. Se a emergência desse sujeito é impossibilitada, qualquer projeto democrático terá seu sentido mais autêntico esvaziado. Na afirmação de Santos (2003, p. 56), “as pessoas e os grupos socais têm o direito a serem iguais quando a diferença os inferioriza e o direito a serem diferentes quando a igualdade os descaracteriza”. Assim, o reconhecimento das minorias é elemento indissociável da democracia.


    Para melhor compreender o modo como opera a violência contra as identidades “desviantes”, um campo de pesquisa denominado teoria queer8 tem se dedicado a aprofundar os estudos sobre gênero. Esses estudos podem contribuir no entendimento das raízes dessa violência e, portanto, possibilitar um salto hermenêutico no enfretamento da questão. Assim, buscará fazer uma breve remissão a esses estudos.


    2. Os corpos que afrontam


    Em História da Sexualidade I, Michel Foucault (1985) faz uma análise da sexualidade como dispositivo de poder. Para esse filósofo, não se tratar de constar a repressão à sexualidade, mas de desvendar os jogos de poder pelo qual esse controle é exercido.


    Ao colocar a sexualidade no campo das relações de poder e, portanto, uma questão eminentemente política, é preciso investigar a sua noção de poder. Foucault (1988, pag. 102) rechaça a ideia de que por poder se está a definir como conjunto de instituições e aparelhos que subjugam o cidadão, nem mesmo por meio de regra. Não se tratar, de igual modo, de considerar o poder as relações de dominação de determinado grupo sobre outros. Para o autor, deve entender como poder “(...) como a multiplicidade de correlações de força imanentes ao domínio onde se exercem e constitutivas de sua organização; o jogo que, através de lutas e afrontamentos incessantes as transforma, reforça, inverte (...)” (FOUCAULT, 1988, pag. 102). O poder, portanto, não é unidirecional, que tem uma origem certa e determinada, não há um sujeito que o detém, não tem proprietário, trata-se, em verdade, de um sistema ou cadeia, mutualmente dependente e relacional. Desse conjunto de relações de poder se formam e se cristalizam aparelhos estatais, instituições, leis e hegemonias socais.


    É nessa concepção de poder que é preciso pensar o controle sobre os corpos, as manifestações do desejo, as expressões do sexo, enfim, a própria sexualidade. As complexas relações de poder irão formatar instituições, cristalizar posições, estabelecer hierarquias, definir regras sobre o sexo, patologizar sujeitos, inviabilizar manifestações etc.


    No texto The Mark of Gender, Monique Wittig analisa a marca de gênero na linguagem. Afirma que existe um contrato social heterossexual, fundado no conceito de gênero. Esse conceito seria o índice linguístico de uma oposição política entre os sexos e do domínio das mulheres (WITTIG, 1985, pag. 77). Para a autora, haveria uma impossibilidade ontológica em reconhecer a existência do gênero, pois isso realizaria a divisão do ser (WITTIG, 1985, pag. 81). Reconhecer o gênero seria, em outras palavras, inviabilizar o próprio surgimento do sujeito. Assim, “o gênero então deve ser destruído” (WITTIG, 1985, pag. 81, tradução nossa)9. A destruição do gênero por meio da linguagem seria uma tarefa central, atingindo a política e a filosofia (WITTIG, 1985, pag. 81).


    No texto One is not born a woman, cujo o título reproduz a célebre frase Simone de Beauvoir, Wittig afirma que a sociedade lésbica revelaria o caráter ideológico da divisão das mulheres como “grupo natural”. Afirma a autora que essa concepção tem levado as mulheres a se constituírem como tal. Afirma que o corpo deformado pela operação da divisão ideológica é apresentado como “natural”, supostamente anterior a opressão (WITTIG, 2013, pag. 1).


    Em relação a pretensão de algumas feministas em buscar na história um período de matriarcado na pré-história, afirma a autora que essa busca nunca constituiria uma análise lésbica da opressão das mulheres, uma vez que a base da sociedade ainda estaria fundada na heterossexualidade, alterando apenas o sexo (WITTIG, 2013, pag. 1). Conclui a autora que para abolir a classe das mulheres seria necessário destruir a própria “(...) heterossexualidade como sistema social baseado na opressão das mulheres pelos homens e que produz a doutrina da diferença entre os sexos para justificar essa opressão” (WITTIG, 2013, pag. 5, tradução nossa)10.


    Judith Butler lembra que alguns psicanalistas se baseiam no argumento de que a feminilidade seria o resultado da exclusão do masculino, sendo a psiquismo composto de uma parte masculina e outra feminina. Pelo processo de recalcamento e a exclusão, essas partes binárias conduziria a um resultado de manifestação masculino ou feminino. A restrição binária, entretanto, estaria colocada em um momento pré-cultural, que dividiria na familiaridade heterossexual por via de seu advento da “cultura”. Entretanto, “a restrição binária à sexualidade mostra claramente que a cultura não é de modo algum posterior à bissexualidade que ela supostamente reprime: ela constitui a matriz de inteligibilidade pela qual a própria bissexualidade primária se torna pensável” (WITTIG, 2013, pag. 5).


    A disposição bissexual, antes do simbólico, conforme aponta Judith Butler, no pensamento de Freud, é a união de dois desejos sempre heterossexuais no interior de um só psiquismo. Em outras palavras, “(...) a predisposição masculina nunca se orienta para o pai como objeto de amor sexual, e tampouco se orienta para a mãe a predisposição feminina (...)” (BUTLER, 2013, pag. 96). O menino, ao se orientar para o pai, estaria renunciando/recalcando o seu lado masculino e a menina, ao orientar-se para a mãe, estaria fazendo o mesmo em relação ao seu lado feminino. Conclui Butler, então, que “não há homossexualidade na tese de bissexualidade primária de Freud, e só os opostos se atraem” (BUTLER, 2013, pag. 96).


    O mito de Édipo, assim, segundo Butler, embora Freud não o reconheça expressamente, pressuporia antes do tabu heterossexual do incesto, o tabu contra a homossexualidade. “Consequentemente, as predisposições que Freud supõe serem fatos primários ou constitutivos da vida sexual são efeitos de uma lei que, internalizada, produz e regula identidades de gênero distintas e a heterossexualidade” (BUTLER, 2013, pag. 99-100).


    Para Judith Butler (2013, pag. 161), “a categoria do sexo pertence a um sistema de heterossexualidade compulsória que claramente opera através de um sistema de reprodução sexual compulsória”. Os corpos assim apenas ingressariam na categoria de humanos com a marca de gênero. Ou seja, os corpos não marcados pelo gênero, “constituem a rigor o domínio do desumanizado e do abjeto, em contraposição ao qual o próprio humano se estabelece” (BUTLER, 2013, pag. 162).


    Para Butler, os sexos se estabilizariam mediante atos repetidos, sem que houvesse uma realidade imutável ou uma verdade sobre eles. Seria assim um conjunto atos performativos que daria a ilusão de certa estabilidade no conceito do sexo, e não o contrário. Ou seja, “(...) atos, gestos e desejos produzem o efeito de um núcleo ou substância interna (...)”, entretanto esse núcleo nunca é revelado, nem mesmo estável (BUTLER, 2013, pag. 194). Butler sugere que a travesti subverte a distinção entre esses espaços internos e externos e, assim, zombaria da ideia de uma identidade de gênero (BUTLER, 2013, pag. 195).


    Por essas análises, é possível afirmar que a matriz linguística de leitura dos corpos está fundada em um regime de heterossexualidade compulsória, de modo a criar uma harmonia entre sexo, desejo e identidade. Ao violar essa matriz de inteligibilidade dos sujeitos, as pessoas trans passam a ter seus corpos ininteligíveis. Esses corpos não podem ser lidos, decifrados.


    O corpo não é apenas uma materialidade, mas um signo cheio de sentido culturalmente construído. Se por um lado são esses sentidos que construirão a posição do sujeito, uma espécie de locus social, essas mesmas posições são limitadas. Haverá, portanto, corpos que não terão significados ou até mesmo significarão qualquer coisa, menos o que é humano. É, nesse sentido, que Berenice Bento (2006, pag. 57), vai afirmar, a partir do relato de uma transexual que é chamada não pelo gênero com a qual se identifica, no hospital, que aos olhos dos outros pacientes, “nesse momento, Pedro [paciente transexual] era a própria ‘coisa estranha’, aquilo que não tinha nome, uma coisa, inclassificável, nem homem, nem mulher: a própria materialização do grotesco”.


    A produção de violência, portanto, é resultado de um processo de exclusão simbólica no domínio linguístico dos corpos. Talvez também teria nessa reflexão uma explicação para o pouco engajamento social no enfretamento dessa forma de violência. Se esses sujeitos sequer ingressaram na categoria do humano, não sendo um “sujeito” propriamente, não mereceriam qualquer expressão de solidariedade.


    3. Democracia e reconhecimento


    Nesse tópico, pretende analisar a ideia de democracia sob uma perspectiva da necessidade de reconhecimento. Partirá da contribuição do pensamento de Honneth Axel no enfretamento da questão, embora reconheça a relevância de algumas críticas feitas à sua proposta teórica11. A escolha por esse autor se deu por entender que, para o enfretamento da questão específica em análise, a sua proposta é melhor estruturada internamente, não desconhecendo a pertinência das críticas.


    Partindo de reflexões filosóficas de Hegel e do psicanalista Mead, Honneth Axel vai propor uma noção de construção do sujeito que passa necessariamente por uma relação entre intersubjetividades. A emergência do sujeito pressuporia o encontro de intersubjetividades, que reconhece a si mesmo no e pelo outro. Os conflitos sociais seriam, assim, uma luta por reconhecimento.


    Nancy Fraser (2003, pag. 28) critica o caráter subjetivo dado ao reconhecimento por Honneth Axel, preferindo tratar como uma questão de justiça, o que desconsideraria o eventual dano ou a sua inexistência na construção do eu, na obrigatoriedade do reconhecimento. “No modelo de status, o não-reconhecimento não é nenhuma deformação psíquica nem um impedimento à autorealização ética. Em vez disso, constitui uma relação institucionalizada de subordinação e violação de justiça” (FRASER, 2003, pag. 29, tradução nossa)12.


    Ao contrário do que Maquiavel e Thomas Hobbes defenderam, Honneth Axel (2003, pag. 31) vai afirmar que os indivíduos, na vida social, não lutam por autopreservação. A “luta de todos contra todos” não seria o modelo conceitual sob a qual explicaria a vida social. Os conflitos sociais passariam pela ideia de lutas por reconhecimento. Assim, dois indivíduos, feridos na sua integridade, podem procurar, pelo embate, fazer o seu oponente se convencer de que sua personalidade é digna de reconhecimento, podendo mesmo colocar a sua vida em jogo (AXEL, 2003, pag. 56).


    A busca por reconhecimento pode levar ao reconhecimento ou a sua denegação, neste último caso, vão surgir as tensões sociais, como espécie de patologias coletivas. Para Honneth Axel, as formas de reconhecimento se dão em três níveis: pelo amor, direito e solidariedade. Pelo amor o sujeito conquista a autoconfiança; pelo direito, o autorespeito; e, pela solidariedade, a autoestima. Essas três formas de reconhecimento vão corresponder a outras três formas de desrespeito.


    Pelo desrespeito a primeira forma de reconhecimento se tem a violação da integridade física do sujeito. Essa forma de desrespeito, que se dá, por exemplo, em maus-tratos físicos, atinge a forma mais elementar de reconhecimento. “Portanto, o que é aqui subtraído da pessoa pelo desrespeito em termos de reconhecimento é o respeito natural por aquela disposição autônoma sobre o próprio corpo que, por seu turno, foi adquirida primeiramente na socialização mediante a experiência da dedicação emotiva (...)” (AXEL, 2003, pag. 215).


    A segunda forma de denegação de reconhecimento, que corresponde à esfera jurídica do sujeito, se dá pela privação de direito legítimos no interior de uma sociedade. Por direitos legítimos, em uma dada coletividade, se entendem àqueles cuja satisfação cada pessoa pode contar por ser portador de igual imputabilidade moral com todos os demais indivíduos (AXEL, 2003, pag. 216). Trata-se de considerar todos os sujeitos portador de igual valor moral e, portanto, detentores de igual direito em uma dada coletividade. Nessa forma de desrespeito, o sujeito perde a “(...) capacidade de se referir a si mesmo como parceiro em pé de igualdade na interação com todos os próximos” (AXEL, 2003, pag. 217).


    Na terceira forma de denegação de reconhecimento, que atinge a pessoa na dimensão do autorespeito, refere-se a formas de referências negativas ao valor social de grupos ou indivíduos, por meio de depreciação de seu modo de vida (AXEL, 2003, pag. 217). Uma tal degradação de grupos e indivíduos levará o sujeito a “(...) uma perda de autoestima pessoal, ou seja, uma perda de possibilidade de se entender a si próprio como um ser estimado por suas propriedades e capacidades caraterísticas” (AXEL, 2003, pag. 218).


    A experiência de denegação do reconhecimento significa a supressão do sujeito da comunidade política. Afasta-se, assim, a ideia de consciência de si concebida de forma a priori das relações. “A consciência de si é em si e para si quando e por que é em si e para si para uma outra, quer dizer, só é como algo reconhecido” (HEGEL, 1992, p.142).


    Partindo dessas reflexões, pode-se afirmar que o cenário apresentado de violência no país contra pessoas trans denuncia uma situação de degradação tamanha que é impossível falar reconhecimento  colocando em questão a própria legitimidade democrática. Sob o prisma das dimensões de reconhecimento, é possível apontar os três níveis de denegação. Na primeira esfera do reconhecimento, ou seja, pelo amor, o quadro de violências física e simbólica motivada pela transfobia revela que se tem negado essa dimensão fundamental a esse grupo. Na dimensão do direito  ao negar proteção jurídica, tal como é conferido por outros grupos vulneráveis, na forma da Lei n° 7.719/1989, nega-lhe direito a todos conferidos. Por fim, na dimensão da estima-social, as inúmeras referências negativas a esse grupo denunciam também essa forma de negação. Tem-se, pois, uma situação clara de reconhecimento denegado, o que, portanto, na realização democrática se mostra como grande desafio a ser realizar pela comunidade política.


    A situação conclama o Direito a assumir, na radicalidade democrática, o reconhecimento desse grupo como participantes legítimos da comunidade política. As normas compulsórias de gênero, que permeiam as relações sociais, se mostram incompatíveis com o regime democrático  o que impulsionam o Direito a se expandir, possibilitando a inclusão das pessoas trans como verdadeiros sujeitos de direitos.


    4. Conclusão


    Da pesquisa é possível apontar que há um quadro perturbador de violência movido por ódio no país em face das pessoas trans. Dos estudos queer é possível afirmar que essa violência é produzida, fundamentalmente, por meio de práticas discursivas que constroem não-sujeitos, corpos imprestáveis, abjetos e ininteligíveis na matriz linguística fundante da sociedade. A “afronta” da matriz linguística de interpretação dos corpos políticos pelas pessoas trans os tornam descartáveis, fonte produtora de violência.


    A omissão do Estado Brasileiro em combater a violência de ódio contra as pessoas trans afrontaria o próprio princípio democrático, vez que esse grupo não teria reconhecimento por parte da comunidade política como legítimos participantes da esfera pública. A democracia efetiva exige compromisso do Estado no reconhecimento de todos os sujeitos participantes sociedade na sua alteridade verdadeiramente autêntica. A denegação do reconhecimento das pessoas trans operara em todas as dimensões, por meio da prática de violência física, pela negação de direitos legítimos e, por fim, pela referência depreciativa.


    Não pode haver democracia possível, se um dos direitos mais elementares, que é vida, pressuposto para a integração do sujeito político no meio social, se encontra ameaçado. No momento que o direito de existir é ameaçado, a necessidade passa a ser obstáculo concreto à realização democrática desses sujeitos. Significa, em outros termos, a exclusão dessa parcela da comunidade política. Essa constatação exige que o Estado brasileiro e a sociedade assumam concretamente o seu papel de combater a violência contra essa população e busque realizar os valores democráticos de forma mais autêntica e radical  o que, infelizmente, não vem ocorrendo.


    Bibliografia


    ASSOCIAÇÃO NACIONAL DE TRAVESTIS E TRANSEXUAIS. Mapas: mapa dos casos de assassinatos de travestis, mulheres transexuais e homens trans, no território brasileiro no ano de 2017. Disponível em: < https://www.google.com/maps/d/u/0/viewer?mid=1yMKNg31SYjDAS0N-ZwH1jJ0apFQ&ll=-12.542945599999985%2C-55.7215367&z=8>. Acesso em: 24 de set. 2017.


    BAHIA, Alexandre Gustavo M. Franco de Moraes. Igualdade: 3 Dimensões, 3 Desafios. In: CLÈVE, Clèmerson Merlin; FREIRE, Alexandre (org.). Direitos Fundamentais e Jurisdição Constitucional. São Paulo: Revistas dos Tribunais, 2014.


    ______ . Sobre a (in)capacidade do direito de lidar com a gramática da diversidade de gênero. Revista Jurídica da Presidência, Brasília, v. 18, n. 116, 2017. Disponível em: < https://revistajuridica.presidencia.gov.br/index.php/saj/article/view/1465/1186>. Acesso em: 01 de nov. 2017.


    BENTO, Berenice. A Reinvenção do Corpo: Sexualidade e Gênero na Experiência Transexual. Rio de Janeiro: Garamond, 2006.


    BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da identidade. Tradução de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2013.


    BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. 20. ed. São Paulo, Saraiva, 2015. (Legislação).


    ______ . Relatório sobre violência homofóbica no Brasil: ano de 2011. CALAF, Pinto Priscila; BERNARDES, Gustavo Carvalho; ROCHA, Gabriel dos Santos (Coord.). Brasília: Secretaria de Direitos Humanos, 2012.


    ______ . Lei n° 7.719, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de preconceito de raça ou de cor. 20. ed. São Paulo, Saraiva, 2015. (Legislação).


    COMISSÃO INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS. Violência contra pessoas LGBTI. Organização dos Estado Americanos, 2015. Disponível em: < http://www.oas.org/pt/cidh/docs/pdf/ViolenciaPessoasLGBTI.pdf> Acesso em: 24 de set. 2017.


    FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade Volume I: a vontade de saber. Tradução de Maria Thereza da Costa Alburquerque e J. A. Guilhon Alburquerque. Rio de Janeiro: Graal, 1988.


    FRASER, Nancy. 2008. Redistribuição, reconhecimento e participação: por uma concepção integrada da justiça. In: D. IKAWA; F. PIOVESAN; D. SARMENTO (coord.), Igualdade, Diferença e Direitos Humanos. Rio de Janeiro, Lumen Júris, p. 172-191.


    ______ . Social Justice in the age of identity politics: redistribution, recognition, and participation. In: AXEL, Honneth; FRASER, Nancy (org). Redistribution or recognition? A political-fhilosophical exchange. New York: Verso, 2003. p. 7-110.


    GRUPO GAY DA BAHIA. The murder of lesbian, gay, bisexual, transsexual and transvestite (LGBT), Persons in Brazil: Report 2016. Salvador: GGB, 2016.


    GONÇALVES, Hugo; REZENDE, Humberto; PARMEGGIANI, Marcelo; FERREIRA, Daniel; PINTO, Paulo. Transexuais no Brasil: uma luta por identidade. Correio Braziliense, Brasília. Recuperado a partir de http://especiais.correiobraziliense.com.br/luta-por-identidade


    MELO, Mariana. Prefeitura lança programa de apoio às transexuais. Carta Capital, São Paulo, 29 jan. 2015. Sociedade. Disponível em: < https://www.cartacapital.com.br/sociedade/prefeitura-lanca-programa-de-insercao-social-as-mulheres-transexuais-582.html>. Acesso em: 31 out. 2017.


    HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. Tradução de Geoge Sperber. São Paulo: Loyola, 2002.


    ______ . Direito e democracia: entre factividade e validade. Tradução de Flávio Beno Siebeneichler. 2°. ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2012.


    HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Volume II. Petrópolis: Vozes, 1992.


    HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. Tradução de Luiz Repa. São Paulo: 34, 2003.


    KULICK, Don. Travesti: prostituição, sexo, gênero e cultura no Brasil. Tradução Cesar Gordon. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2008.


    PETIÇÃO INICIAL DE DENÚNCIA À COMISSÃO INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS. Washington. 2017. Recuperado em https://www.dropbox.com/s/n3ehl7ete7cao6f/Den%C3%BAncia%20Brasil%20CIDH%20-%20caso%20Baliera%20-%20Assinado.pdf?dl=0


    REDE TRANS BRASIL. Dossiê: a geografia dos corpos das pessoas trans. Brasil, 2017. Disponível em <http://redetransbrasil.org/uploads/7/9/8/9/79897862/redetransbrasil_dossier.pdf>. Acessado em 24 de agosto 2017.


    TRANSGENDER EUROPE. Transrespeto versus transfobia en el mundo: un estudio comparativo de la situación de los derechos humanos de las personas Trans. Berlin, 2013. Disponível em <http://transrespect.org/wp-content/uploads/2015/08/TvT_research-report_ES_.pdf>. Acessado em 24 de agosto 2017.


    SANTOS, Boaventura de Sousa. Reconhecer para libertar: os caminhos do cosmopolitismo multicultural. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.


    WITTIG, Monique. One is not Born a Woman. In: CANN, Caroler; KIM, Seung-Kyung. Feminist local and global theory perspectives reader. New York: Routledge, 2013. pag. 246-251.


    ______. The Mark of Gender, 1985. Disponível em: < https://www.cirsde.unito.it/sites/c555/files/allegati/22-01-2016/wittig_-_the_mark_of_gender.pdf>. Acesso em: 24 de set. 2017.

    


    
      
        1 Bacharel em Direito pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais  PUC Minas, com graduação incompleta em Filosofia pelo Instituto São Tomás de Aquino  ISTA, especialista em Direito Empresarial e em Direito Notarial e Registral pela Universidade Cândido Mendes e Pós-Graduando (Lato Sensu) em Direito Civil Aplicado pela PUC Minas. Advogado. Endereço de e-mail: joaorribeiro03@gmail.com.

      


      
        2 Bahia (2014, pag. 80) vai propor uma nova hermenêutica em torno da diferença, ao que vai preferir o termo “diversidade”. Ao falar “(...) em reconhecimento de ‘diferenças’ ainda toma um patamar de referência (de ‘normalidade’) a partir do qual o ‘outro’ é reconhecido. Isso é algo hierárquico e paternalista, e, pois, inaceitável desde o Estado Democrático de Direito: a minoria desfavorecida não é diferente, como se houvesse um padrão, mas tem tanto direito de existir quanto a maioria”.

      


      
        3 A sigla significa Lésbicas, Gays, Travesti, Transexuais, Transexuais e Intersexuais.

      


      
        4 Interessante iniciativa foi promovida pela Prefeitura de São Paulo - SP, na gestão do prefeito Fernando Haddad, do Partido dos Trabalhadores, com a criação do programa chamado Transcidadania. O programa, que visa a promoção da cidadania das pessoas transexuais e travestis, oferece cursos e qualificação profissional e uma bolsa no valor de um salário-mínimo mensal (MELO, 2015). Embora uma interessante inciativa, trata-se de um caso, infelizmente, ainda isolado no País.

      


      
        5 Foram produzidos relatórios sobre violência contra a população LGBTI, pela Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da República, para os anos 2011, 2012 e 2013. Embora os seguidos relatórios demonstrassem um aumento grande das denúncias e revelassem um problema grave de violência, o governo suspendeu, infelizmente, a divulgação dos relatórios, não havendo até a presente data dados dos anos seguintes.

      


      
        6 Há, perante a Comissão Interamericana de Direitos Humanos, ação em que pede a condenação do Estado Brasileiro por omissão em punir os casos de homofobia/transfobia, ajuizada em fevereiro de 2017, tendo como caso paradigma o caso André Baleira. Resumidamente, o caso envolveu um insulto homofóbico sofrido pela vítima, que após devolver os xingamentos, sofreu brutal violência por razões homofóbicas, que cessou apenas com a chegada da polícia. Embora as testemunhas e o contexto fático demonstrassem clara intenção dos autores do crime de matar a vítima (André Baleira), o crime foi desclassificado para lesão leve, após longo e tortuoso trâmite processual (PETIÇÃO..., 2017, 29-47).

      


      
        7 A Constituição da República de 1988 criou obrigação ao legislador de produzir normas que vise “punir qualquer discriminação atentatória dos direitos e liberdades fundamentais” (art. 5°, XLI) (BRASIL, 1988). No caso específico da violência de ódio contra pessoas trans no país há elementos suficientes para afirmar que a tutela penal é medida adequada e proporcional à gravidade da situação.

      


      
        8 Teoria queer ou estudos queer faz parte de um grupo de pensamentos decorrente do desenvolvimento dos estudos feministas, a partir de um aprofundamento das discussões sobre sexualidade, corpo e subjetividades. Os estudos queer congregam um campo de estudo que englobam as travestis, as drag queens, os drags kings, os/as transexuais, as lésbicas, gays, bissexuais  ou seja, todos aqueles que estão fora da matriz heterossexual. O termo queer, sinônimo de estranho, transtornado, é apropriado por esses pensadores, tornando o que teria, na sua origem, um sentido de xingamento em algo emancipatório. Os xingamentos e insultos são entendidos como mecanismos importantes nas práticas normativos hegemônicas. As designações por meio do discurso do que é considerado abjeto, desviante, estranho, patológico, anormal, repugnante produzem o efeito de impor a normatividade hegemônica nas regras de gênero e sexo e faz desses sujeitos o que poderia chamar do “não-humano”. Trata-se de um discurso essencialmente normativo-construtivo. Apropriar-se desses termos com sentido emancipatório significa subverter a lógica desse poder e impor uma espécie de contradiscurso.

      


      
        9 Gender then must be destroyed.

      


      
        10 (…) heterosexuality as a social system which is based on the oppression of women by men and which produces the doctrine of the difference between the sexes to justify this oppression.

      


      
        11 Nancy Fraser (2008, pag. 168-169) pondera que, embora a ideia de reconhecimento de identidade tenha ganhado importância nos últimos anos, o conceito de justiça deve conjugar reconhecimento e redistribuição de bens materiais. Diferentemente de Honneth Axel, que faz uma divisão em três dimensões de reconhecimento, a proposta teórica da autora congrega apenas duas dimensões: uma ligada a identidade e outra ao atendimento das demandas materiais. A autora busca conjugar as demandas por identidades e as pautas econômicas. Habermas (2002, pag. 235) também pontua que “quando tomarmos a sério essa concatenação interna entre o Estado de direito e a democracia, porém, ficará claro que o sistema dos direitos não fecha os olhos nem para as condições de vida sociais desiguais, nem muito menos para as diferenças culturais”. A crítica, portanto, de ambos é a sonegação na teoria de Honneth Axel das necessidades materiais para a reprodução da vida.

      


      
        12 On the status model misrecognition is neither a psychical deformation nor an impediment to ethical self-realization. Rather, it constitutes an institutionalized relation of subordination and violation of justice.

      

    

  


  
    A prática de retirada do meio: O infanticídio e a multiculturalidade indígena


    Liberio Uiagumeareu1


    Introdução


    Em se tratando dos povos indígenas não há extensa bibliografia no direito, sendo uma expressão da invisibilidade que existe a em relação a estes povos, e consequentemente quando os juristas se deparam com casos jurídicos que envolvam estes povos quase sempre praticam arbitrariedades.


    Na presente análise traz a diversidade cultural existente no Brasil e como é relevada no regime jurídico nacional. Destaca-se a divergência existente tanto da relação social existente entre os povos indígenas e não indígenas, assim sendo nas leis que busca regulamentar a relação com estes povos e regular os povos em suas comunidades não traz a essência do direito que é a dita justiça.


    Toda essa relação tem tido resultados desastrosos com estes povos, tendo em vigência atualmente a Constituição Federal que trata em seus artigos 231 e 232 sobre estes povos, a lei 6001/73 conhecida como Estatuto do Índio e a Convenção 169, são instrumentos jurídicos que tratam a especificidade indígena.Não havendo criminalização indígena na prática de retirada do meio, vem sendo posto o projeto de lei 1057 que tramita na câmara dos deputados, que trata como infanticídio a prática de retirada do meio.


    Em mais de 500 anos o indígena tem sofrido negação de sua diversidade, sempre falando sobre o índio, e nunca ouvindo o índio, a presente problemática não tem sido diferente, não observa e aceita a diversidade indígena e sua forma de relacionar com o meio, impondo as verdades não indígena, e nunca aceitando as verdade indígenas.


    1. A diversidade cultural e o regime jurídico brasileiro


    Historicamente os indígenas sofreram grandes intervenções que atualmente ainda perpetuam, pelo contato que afeta diretamente seu modo de vida. A cultura é dinâmica e estar inerte a qualquer tipo de mudança interna não carrega positividade, é inevitável, mas com imposições trazem consequências desastrosas, basta analisar a história dos indígenas desde o período colonial.


    Na vivência dos indígenas existentes no Brasil, não havia imposições de etnias e comunidades diferentes, não se relacionavam diretamente, a harmonia de vivência desses grupos era do respeito mútuo, deixando em evidência que se desentendiam caso houvesse o desrespeito ou a inobservância de limites geográficos existentes na mente de cada um sem a necessidade de uma cerca para delimitar um território de um povo.


    Com espaços pré-definidos o respeito por esses espaços eram de importância singular para a manutenção de tantos grupos existentes que possuíam além de culturas e línguas diferentes, possuíam momentos de descobertas distintos com instrumentos de trabalho e de utilização de acordo com as conquistas intelectuais.


    A pacificação em sentido estrito, e o restabelecimento de paz, este culminou em violência, destruição de sociedades inteiras, e ainda a destruição cultural, social e do pertencimento. Dos indígenas existentes no Brasil atualmente somam um total de 896 mil indivíduos, com 305 grupos no qual são falantes de 274 idiomas distintos entre si como nos afirma o último senso de 2010. Como se observa a diversidade cultural é de enorme proporção.


    A Singularidade, particularidade e pluralidade são pontos a serem observados sempre que se trata desses indivíduos, pela grande diversidade existente. A singularidade, por propiciar a observância de cada sociedade de acordo com suas especificidades únicas que propiciam sua identidade como um povo, observando o termo pré disposto na convenção 169. A particularidade existente soma na construção da identidade de um povo, por possuir também caracteres únicos de determinada sociedade e seus membros; enquanto que a pluralidade reside na soma das diversidades existentes destes povos, mas com pontos comuns que os tornam parte de um todo, neste caso em específico a pluralidade se resume na figura do índio em si.


    O regime jurídico brasileiro tem buscado inserir o indígena em seu quadro normativo vigente, incluindo o Estatuto do índio, estatuto no qual não se pode falar sobre qualquer forma de diversidade cultural. 2 SOUZA FILHO(2006) afirma que há uma inadequação dos povos indígenas para o sistema jurídico clássico capitalista ou burguês, ou contemporâneo, e ainda que é uma demonstração da incompletude do sistema e tal incompletude se dá por conceberem a vida e a sociedade de forma diferente, por ter uma cultura e cosmovisão diferentes, relações diferentes e, evidentemente, Direito diferente. A incompletude do sistema se dá pela tentativa de adequação indígena, enquanto houver esta tentativa sempre haverá a incompletude, devido toda esta diversidade que o autor aponta.


    Instituído no período militar, o Estatuto do Índio é a clara formação de um instituto que visava a integração do índio, para que não tivesse qualquer forma de expressão cultural, já que considerava o Ser indígena como algo transitório, e que em algum momento o indígena iria se entregar ao sistema capitalista de produção e assim deixar toda sua forma de viver, possivelmente tendo como base o povo indígena que viveu no Norte da América.


    Tratando da violência existente nos dispositivos do Estatuto do Índio, analisamos o termo ao se tratar dos povos indígenas, que é de Silvícolas, algo pejorativo, que demonstra o real tratamento do índio como selvagem e irracional. Em seu artigo primeiro traz ambiguidade de possibilitar o respeito a cultura e logo depois trata da integração.


    No viés da integração trata ainda o nível de integração indígena em seu artigo 4º, no qual há os índios, isolados, em via de integração e integrados. Apesar da relação intensa com não indígenas, e seu sistema existente, o índio nunca cogitou a integração e muito menos teve o anseio de ser integrado, se orgulhando sempre de sua forma de vida como indígena, confirmando assim o distanciamento da utilização das normas do dito direito comum.


    As três instâncias do ser indígena, possibilitou ainda a discussão da capacidade, sendo o indígena um incapaz, e sujeito a tutela, o regime tutelar poderia ser dispensado, caso solicitado pelo índio e se sujeitando a condições expressas, no artigo 9º, toda os requisitos foram enumeradas em seus incisos, e cabendo a um juiz avaliar e decidir se o indígena estava apto a capacidade civil.


    Temos ainda a Carta Magna, a única que tem apresentado certo avanço, mesmo que os tribunais tentam com suas decisões retrocede-la, foi tratada em dois artigos 231 e o 232, e são os artigos alvos de diversas propostas de emendas constitucionais, principalmente por se trata das terras indígenas.


    Em seu artigo 231 trata do respeito as diversas formas de vivência indígena, tratando ainda sobre as terras dos indígenas, a terra tem sido um dos grandes problemas até então, pelo devido motivo, no caput trata das terras indígenas e em seus parágrafos que seguem do primeiro ao sétimo, que buscam de diversas formas as proteções territoriais. Já o artigo 232 retira a sobreposição da tutela que é prevista no Estatuto do índio, legitimando o ingresso de indígenas ingressarem em juízo sem qualquer representação.


    A Constituição Federal foi um marco, e uma grande expectativa indígena, onde ouve a promessa no dia da instituição da CF, de que todas as terras indígenas seriam demarcadas no prazo de 5 anos, contudo a promessa não foi cumprida, e os problemas com o latifúndio que intenta avançar sobre terras indígenas são intensos.


    Com isso, resta claro que não se sabe ao certo como tratar o indígena no regime jurídico brasileiro, tendo contradições, gerando conflitos em aldeias e fora dela, fragilizando o sistema jurídico indígena com a imposição de outra norma que não seja a do indígena, buscado assim, integrar o índio das diversas formas.


    Em ultima instância, nega-se a possibilidade de utilização única e exclusiva do sistema jurídico indígena, essa negação é dispare em relação a dita autonomia indígena, auto determinação dos povos, e se constitui em clara afirmação do colonialismo e do eurocentrismo que ora tratam o índio com pouco saber, ou desprovido dele, ora como selvagem e que precisa se domesticar ao sistema vigente.


    Na esfera penal, como será assinalado no item seguinte, essa contradiçãoo se evidencia, com a negação da autonomia e rejeiçãoo a práticas culturais em clara afronta à própria constituição brasileira que proclama o multiculturalismo, na proteção dos povos indígenas e seus costumes.


    2. A prática de retirada do meio e o infanticídio;


    A prática de retirada do meio foi registrada em alguns povos, não sendo algo corriqueiro, e ocorre em casos específicos como crianças que nascem com algum tipo de deficiência, crianças gêmeas, ou por crenças em considerar que uma criança por alguma situação torna-se um mau agouro. Dos povos detectados a ocorrência, se destacam os seguintes grupos indígenas: Uaiuai, Boe (Bororo), Mehinaco, Tapirapé, Ticuna, Uru-eu-uau-uau, Suruwaha, Deni, Jarawara, Waurá, Kuikuro, Kamayurá, Parintintin, Yanomami, Paracanã e Kajabi.


    Há possibilidades de que grupos não citados tenham feito esta pratica em algum momento de sua história, ou que ainda fazem, sendo imprescindível ressaltar que os grupos relacionados acima, podem ter deixado esta prática por motivos que não se conhece, os Boe é um exemplo de povo que deixou de retirar do meio suas crianças em consenso pelo grupo.


    Os Boe retiravam do meio as crianças como forma de se proteger o grupo, do mau agouro, pois quando algo de ruim acontecia de forma irregular era devido a algum pesadelo que uma mãe de um recém-nascido havia tido, e somente com a morte da criança cessaria os acontecimentos anormais que estavam ocorrendo.


    Antes de qualquer atitude tomada, era consultado o líder espiritual, no qual os Boe acreditam que ele tem um dom especial, chamado de Bari, o Bari era escolhido por um espírito desde sua infância para estar atuando de forma a proteger os indivíduos daquele grupo, se diferencia de um curandeiro, pois o curandeiro obtém o conhecimento repassado por um ancião, já o Bari, o conhecimento é adquirido através do espírito que o acompanha.


    Como o Bari tem o dom dos espíritos, era consultado e informava qual mãe havia tido o pesadelo com algum tipo de tragédia que aconteceria naquele grupo, após se conhecer qual mãe havia tido o pesadelo, os homens se juntavam e recolhiam penugem de aves na aldeia das pessoas de quem possuíam, e com o ritual no Bororo, colocavam a criança em cima de uma bandeja de palha repleta de penugem, no qual ele vinha a óbito sufocado pelas penugens. O recém-nascido tinha todos os direitos fúnebres que um Boe possui, ou seja, fazia-se o ritual fúnebre como qualquer outro que viesse a óbito, a mãe e os familiares, assim como toda comunidade sentia pela criança, mas aceitava e faziam por acreditar que seria a forma de proteção do seu povo.


    A vida é vista como algo bom, e imprescindível para a continuidade de um povo, com tudo quando uma vida se torna uma ameaça ao grupo inteiro, preferem que se retire a criança do meio social existente, que o grupo inteiro seja sacrificado. E assim em outros grupos a prática é diferenciada, uma das outras, uns praticam quando uma criança é portadora de necessidades especiais, outras quando nascem gêmeos, e casos de mau agouro, como o caso citado acima.


    Com o tempo os Boe foram deixando de lado esta prática, com a vivência e relação com religiosos não indígenas, mas sem qualquer imposição ou medidas de repressão ou sanção, tudo se inicia a partir de uma consciência, de uma reflexão comunitária do grupo, principalmente para resguardar o grupo pela taxa de natalidade ser baixa.


    A prática de se tirar uma vida de uma criança indígena se torna visível à sociedade Brasileira como um todo, haja vista que grupos religiosos buscam mostrar a “selvageria” indígena, um dos casos emblemáticos foi um vídeo que corre em rede nacional pelo youtube, o vídeo busca a incitação pela criminalização desses povos. Há casos de interferência direta dos religiosos em que indivíduos são retirados de aldeias para serem “salvos” da prática como Raymound de Souza trata em seu livro em uma das narrativas.


    “Nossos repórteres acompanham a aventura de duas índias recém-nascidas que foram abandonadas para morrer no meio da floresta. As duas bebês índias foram levadas da Amazônia para São Paulo por um grupo de missionários. Se ficassem na mata, os bebês teriam outro destino: a cultura da tribo determina que elas deveriam morrer porque elas nasceram doentes”3.


    A vivência e a relação entre a sociedade não indígena tem se dado com frequência, e toda a proximidade gera questionamentos, reflexões e críticas; neste caso em específico, a repreensão da prática partiu diretamente de grupos religiosos.


    O fato e a não aceitação desta expressão cultural indígena redundou em um projeto de lei que tramita na Câmara dos deputados, visando criminalizar a prática em terras indígenas que, de acordo com a Constituição Federal de 1988, deve ser respeitada. Cabe ressaltar que não é analisado no presente, o mérito da problemática e sim a reflexão sobre as interferências no meio social indígena, buscando torna-los uma sociedade de crença religiosa não indígena, assim como os seu preceitos, deixando gradativamente o ser indígena, que por vezes é um estranho aos olhos dos que não são daquele meio social.


    Nenhum povo vive na inércia, física ou psíquica, as mudanças são inevitáveis, assim como a situação do povo Boe, tantos outros grupos indígenas tem deixado práticas para sua sobrevivência, o sobrevivência do seu povo, e vão auto regulando com o seu instrumento sem necessitar de qualquer interferência externa que possa impor uma forma única de pensamento.


    Há a previsão de que há grupos indígenas no amazonas tem se utilizado da adoção para lidar com tais situações, nesses casos, o grupo retira do meio sua criança em acordo com o povo vizinho, para que estes adotem a criança, após a adoção realizada pelo povo a criança deixa de pertencer ao seu povo originário, e torna um indivíduo do povo que o adotou. É uma forma de lidar com a situação sem qualquer interferência coercitiva e em consenso com o outro povo indígena que recepciona a criança sem nenhuma ressalva.


    Nessa mudança não é necessário um órgão em específico para análise, ou representantes que possam decidir sobre tais mudanças, a participação coletiva desde uma criança que se considere apta a opinar até o ancião mais velho da aldeia tem sua posição levada em consideração e reflexão. Essa é uma das formas que a grande maioria dos indígenas possui para que o impacto de determinada decisão não recaia sobre um indivíduo e este se responsabilize individualmente pela decisão tomada. Coletivamente hoje se organizam em conselhos, associações, e com congressos, fóruns, se encontram para discussão de situações que aconteçam entre o grupo para que busquem uma solução.


    São construções coletivas, na soma dos povos existentes no Brasil para uma melhor organização, e não deixarem de lado a coletividade e se adequem a possibilidade de uma democracia representativa, priorizando a participativa. Tem conseguido discutir os projetos de leis que afetam o povo indígena, e cada povo individualmente tem buscado a preservação de suas organizações internas para não imposição do sistema não indígena, apesar das tentativas não cessarem por parte dos representantes não indígenas e seus aliados.


    Em todo Brasil o indígena se encontra em diversos estágios de contato, uns mais intensos, outros nem tanto, uns através dos religiosos e outros pelo órgão público. Repensar a presença desses seguimentos em aldeias é necessário, caso o indígena queria permanecer sem a imposição frequente, é necessário repensar a presença religiosa nas aldeias, que desde o período colonial tem buscado se apropriar do ser indígena e tem causado diversas formas de imposição dentro das aldeias desses povos.


    O projeto de lei que visa criminalizar a prática de retirada do meio em terras indígenas é um exemplo de presença negativa dos religiosos nesses povos, não aceitando o índio, sendo um exemplo intenso da não aceitação do indígena como um coletivo que tem sua crença e o modo de vida único.


    O estranhamento moral faz com que os religiosos não aceitem outra forma de moralidade e ética, não observando as múltiplas moralidades existentes, e as intervenções tem tido a garantia do caos dentro das aldeias, assim como a possibilidade de criminalização da prática de retirada do meio, podendo criminalizar uma aldeia inteira por uma forma de vivência tradicional, não se atendo as consequências existentes.


    No caso específico do Projeto de Lei n. 1.057, que será abordado no item seguinte, cabe observar que ainda não há possibilidades de análise a partir de um indígena, e sua posição sobre as proposituras de normas que se tem ao seu desfavor; nessas situações existem indígenas que não entendem sequer o significado de infanticídio, tão pouco a previsibilidade de seus atos como algo que se configure crime, o que é ignorado pelos não indígenas, e assim segue a tentativa de tornar o indígena mais “humano”.


    3. O PL 1057 e a violação dos direitos ofertados aos indígenas;


    O PL 1.057 viola os direitos que são ofertados aos povos indígenas pela Carta Magna. São inúmeros os projetos de leis que podem afetar diretamente esses povos de forma negativa, incluindo uma proposta de Emenda Constitucional (PEC 215), que pretende repassar ao Legislativo a competência de demarcação de terras indígenas que é do Executivo, e também o PL 1610 que prevê a mineração em terras indígenas sem a necessidade de consentimento destes. Infelizmente poucos são os projetos de leis ou PECs que beneficiem estes povos.


    Até mesmo o projeto de lei que visa atualizar o Estatuto do índio (Lei 6001/73), compatibilizando-o com a nova ordem constitucional, está desde 1992 sem análise pelo Congresso Nacional. Além de não há ter sido elaborado com a participação indígena, o PL 1057 tem tornado apenas mais um das dezenas de projetos de lei, que buscam restringir os direitos previstos na CF.


    O projeto de lei que tramita é o de número 1057/2007, de autoria do Deputado Henrique Afonso Soares Lima, o projeto de lei dispõe sobre o combate a práticas tradicionais nocivas e à proteção dos direitos fundamentais, neste caso em específico a vida de crianças indígenas, bem como pertencentes a outras sociedades ditas não tradicionais.


    No dispositivo onde trata as práticas tradicionais nocivas, é posto o homicídio de recém-nascido em destaque, enumerando as mais variadas formas de homicídio em conformidade com a legislação brasileira.


    Destaca-se que se tem mais visibilidade nacional o homicídio de recém-nascido em caso de gestação múltipla, portadores de deficiência, quanto a preferência de gênero, quando considerados portadores de má-sorte para a família ou para o grupo. São estes os casos que mais se destacam devido a visibilidade nacional, mas os dispositivo elenca outros casos de homicídio.


    Trata ainda da obrigatoriedade de que caso alguém por ventura estiver presente e notar a ameaça à vida de uma criança, que esta comunique ao órgão competente, para que tome as devidas providências em relação a situação de ameaça, sob pena de responsabilidade de crime por omissão de socorro, o mesmo se aplicando ao órgão que não tomar as devidas providências ao tomar ciência.


    O objetivo da propositura acima voltada a criminalização também da omissão, se dá, por haver profissionais não indígenas em área indígena efetuando seus trabalhos, e na maioria dos casos não interferem, assim como os profissionais da FUNAI, que em algumas aldeias ainda se fazem presentes.


    No dispositivo mencionado prevê ainda a medidas para erradicar as práticas tradicionais nocivas, contudo não enumera quais medidas serão adotadas. O projeto se utiliza da Convenção sobre os direitos da criança, cujo artigo 24, nº 3 diz que os estados-partes adotarão medidas adequadas e eficazes para abolir práticas tradicionais que sejam prejudiciais à saúde da criança.


    Cita ainda o cumprimento da recomendação da Assembleia Geral das Nações Unidas, para o combate a práticas tradicionais nocivas, onde propõe que os estados tomem todas as medidas cabíveis para a proibição das práticas tradicionais ou consuetudinárias que afetem a saúde da mulher e da menina, neste caso em específico se tratou da mutilação genital feminina. Se pautou na Assembleia Geral da ONU, onde estabelece a prioridade as crianças em todas a medidas relativas à infância, buscando o melhor interesse desta.


    Utilizou-se ainda da Constituição Federal, em seu artigo 227, que garante o direito a vida e a saúde das crianças, outro dispositivo que se destacou é o Estatuto da Criança e do Adolescente em seu artigo 7, que também trata do direito a vida e a saúde, e por fim o Código Civil, onde se trata da personalidade que se adquiri com o nascer com vida, como consta em seu artigo 2.


    O direito a vida tem toda uma relativização e comporta múltiplas dimensões, enfrentando mutações ao longo dos tempos. Assim sendo, a vida se torna objeto de discussão sob diversos prismas, que incluem, por exemplo, a aceitação ou não de um aborto, e seus limites, a eutanásia, a pena de morte, entre outras discussões acerca do direito a vida, ou a partir de qual momento pode ser considerado sujeito de direito, e o ato de se tirar a vida torna-se um ato que configure crime.


    Como o tratamento do indígena é de forma determinista o indígena se encontra na base, onde sempre se sujeita a imposições, ou até mesmo, sempre são considerados como inferiores frente a um projeto societário dominante, que se configura atualmente no capitalismo.


    Mas se tomasse a sociedade indígena como ponto referencial, no que tange a discussão sobre o direito a vida, esse direito perpassaria indispensavelmente pelo direito a seus territórios, pois a vida destes se encontra diretamente dependente a terra, sendo assim, se há uma preocupação as crianças indígenas, primordialmente os legisladores buscariam a demarcação das terras indígenas.


    De todas as formas se põe em discussão o relativismo cultural, onde se discute os limites culturais e tradicionais dentro das sociedades indígenas frente aos direitos e garantias fundamentais que em seu artigo 5° da CF trata da inviolabilidade da vida. É de grande importância a propositura do autor SANTOS4(2004), sobre a necessidade do diálogo intercultural: “Um diálogo intercultural entre diferentes concepções da dignidade humana que reconheça a incompletude de toas as culturas e articulação, em tensão, entre as exigências do reconhecimento da diferença e da afirmação da igualdade, entre direitos individuais e direitos coletivos”.


    As discussões perpassam por linhas frágeis, analisando o relativismo cultural e seus limites, e a imposição externa de maneira que venha a ser desastrosa dentro de uma sociedade que busca a conquista por direito a autodeterminação, sendo reconhecidas as diversas concepções de dignidade humana, proposto pelo autor citado.


    Considerações finais


    Constitucionalmente o indígena tem garantias, principalmente a autodeterminação que possibilita estes povos de forma teórica legal de se organizarem internamente conforme seus costumes, contudo há limitações postas neste regime jurídico. Em se tratando da prática de retirada do meio, insta salientar a divergência existente, principalmente na tentativa de criminalização.


    Não se discutindo o mérito, o presente trabalho analisa a necessidade e a possibilidade de observância da diversidade existente, em análise, a não observância traz consequências que podem dizimar uma comunidade inteira, tanto de forma física como psíquica. A criminalização da prática de retirada do meio irá responsabilizar uma comunidade como um todo, assim como puni-los sem que estes tenham noção do crime que tenham cometido, uma vez que estes possuem todo um sistema que é tratado como um direito costumeiro, e que a prática de retirada do meio não perpassa como um ato criminoso.


    O diálogo tem uma relevância sem precedente, que pode e já poderia ter pacificado diversos conflitos existentes no âmbito jurídico no que se refere aos povos indígenas, e que tenha de fato a observância da CF que possibilita a autodeterminação desses povos, e não a vigência e utilização no direito da lei 6001/73 que vem de forma arbitrária buscando a integração desses povos junto a comunhão nacional.


    REFERÊNCIAS


    ALBUQUERQUE, Antonio Armando Ulian do Lago. Multiculturalismo e direito à autodeterminação dos povos indígenas. Porto Alegre: Sergio Antonio Fabris. Ed. 2008. 312p.


    BAUMAN, Zygmunt. Danos colaterais: desigualdades sociais numa era global. Tradução Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar, 2013.


    CÂMARA DOS DEPUTADOS. Legislação sobre o índio  Brasília: Série legislação; n. 99. Edições Câmara, 2013. 198 p.


    CENTRO ECUMÊNICO DE DOCUMENTAÇÃO E; INFORMAÇÃO. Povos Indígenas no Brasil. São Paulo, CEDI, 1991.


    DE SOUZA, Raymond. Infanticídio no Brasil a tragédia silenciada. Livro eletrônico acessado 07 de julho de 2017.


    GEERTEZ, Clifford. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1º edição, 2008. 323p.


    ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO. Convenção n° 169 sobre povos indígenas e tribais e Resolução referente à ação da OIT. Brasília: OIT, 2011.


    SANTOS, Boaventura de Souza. A gramática do tempo: para uma nova cultura política.  3. Ed.  São Paulo: Cortez, 2010.  (Coleção para um novo senso comum; v.4).


    SANTOS, Boaventura de Souza. Reconhecer para libertar: os caminhos do cosmopolitismo multicultural. Edição Afrontamento. Coleção: Reinventar a emancipação social: para novos manifestos. Ed. 912. 2004.


    SERRES, Michel. O mal limpo: poluir para se apropriar? Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011. 112p.


    SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. O Renascer dos Povos Indígenas para o Direito. 1ª ed., (ano1998), 5ªtir. Curitiba: Juruá, 2006. 212p.


    VILLARES. Luiz Fernando. Direito e povos indígenas. Curitiba: Juruá, 2009. 350p.

    


    
      
        1 Indígena do povo Boe/Bororo; Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade Federal de Mato Grosso - UFMT; Graduado no curso de Direito pela UFMT pelo Programa de Inclusão Indígena  Guerreiros da Caneta/PROIND. Email: liberio.boe@gmail.com.

      


      
        2 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. O Renascer dos Povos Indígenas para o Direito. 1ª ed., (ano1998), 5ªtir. Curitiba: Juruá, 2006. 212p.

      


      
        3 DE SOUZA, Raymond. Infanticídio no Brasil a tragédia silenciada. Livro eletrônico acessado 07 de julho de 2017.

      


      
        4 Santos, Boaventura de Sousa. Reconhecer para libertar: os caminhos do cosmopolitismo multicultural. Edição Afrontamento. Coleção: Reinventar a emancipação social: para novos manifestos. Ed. 912. 2004.

      

    

  


  
    A RECONFIGURAÇÃO DA NORMATIVIDADE PÁTRIA COMO INSTRUMENTO DE SOLIDIFICAÇÃO DE UM ESTADO DE CAPITAL NO BRASIL


    Robert Augusto de Souza1


    Fausy Vieira Salomão2


    “Uma única ideia lhe ocupava o cérebro vazio de operário sem trabalho e sem teto. A esperança de que o frio se tornasse menos agudo com o romper do dia.” (Émile Zola)


    “Trata-se de organizar o múltiplo, de se obter um instrumento para percorrê-lo e dominá-lo; trata-se de lhe impor uma ‘ordem’.” (Michel Foucault)


    1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS


    Compreender a significação do Estado Social lança sobre nós um emaranhado espinhoso de questionamentos: O que é para nós, seres aglomerados em sociedade, o Estado? Qual a funcionalidade e, portanto, o dever do Estado enquanto entidade sustentada pela coletividade, sendo esta detentora da titularidade do poder no ambiente democrático?


    Numa época em que se desnuda um cenário de flagelamento das garantias fundamentais, faz-se necessário que nosso olhar se volte aos pilares componentes do Pacto Social que nos governa, rumo a um dimensionamento do que realmente somos enquanto “sujeitos de direitos”.


    A afirmação corporativa do aparato estatal em detrimento da pluralidade de fatores econômicos, políticos e sociais que compõem a população brasileira é uma realidade que tem se consolidado após o impeachment da Presidenta Dilma Rousseff, e, à luz de uma crise institucional generalizada, recai sobre nós a tarefa de exumar as causas e consequências dos recentes acontecimentos, concedendo estrita consideração à intrincada estrutura de poder que se ergue a partir de então e tendo em vista a Constituição  reconhecida como abertamente interpretável, nas palavras de Peter Häberle  como paradigma para um desdobramento democraticamente possível ante às adversidades que se avultam contra todos nós, brasileiros, a classe operária.


    2. SOBRE O ESTADO ÉTICO, O ESTADO POIÉTICO E O ESTADO DE CAPITAL  PROLEGÔMENOS A UMA TEORIA DESDE SALGADO, MARX E FOUCAULT


    Enquanto consubstanciação contemporânea da democracia, o Estado que se ergue pela legitimação advinda do povo-nação deve ser entendido, arquetipicamente, como a coadunação máxima do Poder Público, isto é, como concatenação absoluta da força política oriunda do próprio povo e, nestes termos, como entidade difusora de princípios, direitos e garantias num fenômeno de constante irradiação normativa pelo bojo social.


    Eis que, por isto, a Constituição  Lei Magna, contentora dos matizes basilares da nação enquanto sociedade  se revela o pilar maior de garantia de direitos por parte do Estado nos tempos em que vivemos, e esta realidade, estabelecida como Estado Democrático de Direito, é o que Joaquim Carlos Salgado (1998, p. 7) prediz como a face do Estado Ético:


    A origem legítima do poder não está em um ser transcendente ao homem, mas nele mesmo, na vontade do povo, pelo seu consentimento, pela técnica com que o poder se exerce segundo procedimentos pré-estabelecidos, com o voto popular, as regras de decisão da maioria e de respeito à minoria, e pela finalidade, que volta a ser ética: a declaração e realização dos direitos fundamentais. A finalidade do poder é realizar o direito no seu todo e a partir do momento da constituição e estruturação do poder, pela declaração e realização dos direitos fundamentais. Estado de Direito não é apenas o que garante a aplicação do direito privado, como no Estado romano, mas o que declara os direitos dos indivíduos e estabelece a forma do exercício do poder pelo povo, reconhecido como seu único detentor, de tal forma que a estrutura de poder traçada pela Constituição do Estado é montada tendo em vista essa declaração e garantia, como ocorre com a divisão da competência para o exercício do poder do Estado.


    Pelas palavras de Salgado, é possível delinear que a expressividade ideal do Estado contemporâneo se estabelece a partir do momento em que se torna possível declarar os direitos do povo e faze-los cumprir, ou conferir-lhes exequibilidade concreta, numa espiral mutualística de garantia de liberdades e materialização institucional da vontade popular. O alcance deste panorama sedimenta, em termos práticos, a verdadeira produção de um sistema constitucional de direitos e garantias fundamentais e, desde logo, a real eticidade do Estado.


    Todavia, observada a submersão do mundo globalizado no sistema capitalista  precipuamente desde a expansão marítima europeia e a Primeira Revolução Industrial, dadas entre os séculos XV e XVIII , deve-se reiterar a configuração no tempo presente de um afastamento dos baluartes do Estado Ético. A mecanização dos meios de produção, a negligência imposta aos direitos individuais e coletivos e o ostracismo delegado à construção multifacetada da subjetividade nas diversas classes sociais são características que, em análise pelas lentes de Salgado (1998, pp. 9-10), ressaltam a preponderância da produtividade exacerbada diante da preservação do indivíduo e celebram a “poieticidade” do aparato estatal:


    O Estado poiético não tem em mira a “produção social”. Entra em conflito com a finalidade ética do Estado de Direito, abandonando sua tarefa de realizar os direitos sociais (saúde, educação, trabalho), violando os direitos adquiridos, implantando a insegurança jurídica pela manipulação sofística dos conceitos jurídicos através mesmo de juristas com ideologia política serviente, exercendo o poder em nome de uma facção econômico-financeira. O Poder aparece aí, contraditoriamente, como seu fim, pois que é sua tarefa primeira manter-se no poder e preservá-lo, e ao mesmo tempo como meio para realizar o objetivo técnico-financeiro de uma facção da sociedade civil. Não é mais o político que toma decisões fundamentais.


    No Brasil, isso ocorre de modo mais grave. O político (que tem a dimensão do ético), o jurídico e o social entram em choque com o técnico de dimensão econômica divorciada da dimensão ética do social. O órgão do Estado encarregado da realização de sua política econômica passa a decidir politicamente. Tal Estado passa a ter um organismo paralelo de decisão política, o que traz como consequência uma dissimulada usurpação do poder, com o alijamento do povo, pela submissão dos seus representantes, das decisões fundamentais, por não ser conveniente a sua participação.


    A deturpação do ambiente político-jurisdicional, corporalizada pelo endurecimento dos métodos de acesso popular aos sistemas de decisão, pela impregnação do corporativismo financeiro no âmbito governamental e pela assunção de um receituário retrocedente na esfera das liberdades individuais, é uma situação que se constata em diversos países do mundo na atualidade  haja vista as eleições presidenciais na Argentina, nos Estados Unidos da América e na França, além da confirmação do Brexit no Reino Unido e da ascensão do ultraconservadorismo no Bundestag alemão pela primeira vez desde o fim da Segunda Guerra Mundial , e o Brasil não escapa a esta conjuntura. Em verdade, o ocaso principiológico que se espalha pelo globo dá margem ao surgimento de uma perspectiva institucional e sociopolítica ainda mais gravosa que aquela refletida pelo Estado poiético.


    A profusão de agendas neoliberais implantadas nos postos de governamentalidade demonstram, neste ínterim, um desvirtuamento do espírito estatal e um plexo entre a tessitura do Poder Público e o prisma do sistema financeiro, ocasionando um desatino entre a mais-valia  aliada ao senso de desenvolvimento industrial , a função social da ordenação empresarial e os limites da exploração laboral enquanto alimentadora inexorável do capitalismo.


    Neste sentido, Karl Marx (1983, pp. 117-118), ao trazer a lume as diversas intempéries que o Capital faz eclodir, prenuncia como consequências da evolução da cadeia de produção o aviltamento do trabalho e o desalinho total na relação operariado-indústria, reflexos estes que se desenlaçam e se maximizam ainda na contemporaneidade:


    [...] o próprio desenvolvimento da indústria moderna contribui por força para inclinar cada vez mais a balança a favor do capitalista contra o operário e que, em consequência disso, a tendência geral da produção capitalista não é para elevar o nível médio normal do salário, mas, ao contrário, para fazê-lo baixar, empurrando o valor do trabalho mais ou menos até seu limite mínimo.


    Esta incongruência latente, plasmada na balança de forças do sistema capitalista, é um dos mecanismos que propicia a perpetuidade no desbalanceamento da cartografia de poder no meio social e viabiliza a solidificação de relações de subalternidade completamente desentranhadas da legalidade, e, para além disso, fortemente obstantes do sentido de Justiça.


    Por esta conjunção de fatores, é possível verificar no panorama hodierno um agravamento do Estado poiético. Esta realidade se afirma uma vez percebido que a degeneração das relações sociais provocada pelo capitalismo não somente alcança o Estado em reflexão à atrofia dos valores éticos até então vigentes, mas também se transmuta em efetiva política pública de esfacelamento do sistema de garantias formalizado no texto constitucional.


    Esse encadeamento de ações exceptivas se realiza em favor de uma concepção eivada dos objetivos estatais, a partir de então dissociados da legitimidade de sua existência, ou seja, insulados do revérbero populacional e canalizados para a consecução de interesses extrínsecos ao real escopo do Estado Democrático de Direito. A este limbo, em que o exercício do poder se despolariza e se cristaliza, rompendo a Constituição e, por conseguinte, o Pacto Social, damos o nome de “Estado de Capital”.


    Neste modelo estatal, é veementemente tangível uma valoração do arregimento operário predito por Marx (1983, pp. 447-448), segundo quem


    [...] o motivo que impulsiona e o objetivo que determina o processo de produção capitalista é a maior autovalorização possível do capital, isto é, a maior produção possível de mais-valia, portanto, a maior exploração possível da força de trabalho pelo capitalista. Com a massa dos trabalhadores ocupados ao mesmo tempo cresce também sua resistência e com isso necessariamente a pressão do capital para superar essa resistência. A direção do capitalista não é só uma função específica surgida da natureza do processo social de trabalho e pertencente a ele, ela é ao mesmo tempo uma função de exploração de um processo social de trabalho e, portanto, condicionada pelo inevitável antagonismo entre o explorador e a matéria-prima de sua exploração. Do mesmo modo, com o volume dos meios de produção, que se colocam em face do assalariado como propriedade alheia, cresce a necessidade do controle sobre sua adequada utilização. Além disso, a cooperação dos assalariados é mero efeito do capital, que os utiliza simultaneamente. A conexão de suas funções e sua unidade como corpo total produtivo situa-se fora deles, no capital, que os reúne e os mantém unidos. A conexão de seus trabalhos se confronta idealmente portanto como plano, na prática como autoridade do capitalista, como poder de uma vontade alheia, que subordina sua atividade ao objetivo dela.


    Num Estado de Capital, a subordinação das vontades do proletariado, compreendido enquanto classe estigmatizada na totalidade de seus ciclos vitais, é exponencialmente ampliada devido ao desfazimento das garantias condignas à classe trabalhadora, tendo em vista o aparelhamento do Poder Público em todas as suas instâncias. Neste contexto, o domínio burocrático e procedimental do Estado se alia a uma manipulação discursiva destinada ao silenciamento da realidade opressora que se instala e ao convencimento de essencialidade de uma “supressão de direitos pela preservação de direitos”.


    Por este caminho, deve-se apontar que Michel Foucault (1987, pp. 164-165), em sua extensa obra acerca da verdade e do poder, levanta o véu sobre instrumentos subreptícios de controle social e apura a intenção utilitarista que se produz na periferia das aparências, que aparta o corpo do exercício do poder que materialmente lhe cabe e objetifica o fluxo vital das vidas que lhes são vítimas:


    Uma “anatomia política”, que é também igualmente uma “mecânica do poder”, está nascendo; ela define como se pode ter domínio sobre o corpo dos outros, não simplesmente para que façam o que se quer, mas para que operem como se quer, com as técnicas, segundo a rapidez e a eficácia que se determina. A disciplina fabrica assim corpos submissos e exercitados, corpos “dóceis”. A disciplina aumenta as forças do corpo (em termos econômicos de utilidade) e diminui essas mesmas forças (em termos políticos de obediência). Em uma palavra: ela dissocia o poder do corpo; faz dele por um lado uma “aptidão”, uma “capacidade” que ela procura aumentar; e inverte por outro lado a energia, a potência que poderia resultar disso, e faz dela uma relação de sujeição estrita. Se a exploração econômica separa a força e o produto do trabalho, digamos que a coerção disciplinar estabelece no corpo o elo coercitivo entre uma aptidão aumentada e uma dominação acentuada.


    À vista disto, o Estado de Capital  destarte, a obliteração da democracia e do sistema democrático  pode ser identificado na convergência de sete manifestações da Exceção, a saber: (i) dissonância generalizada entre as instâncias do poder estatal; (ii) perda do sentimento de representatividade ante os executores do Poder Público; (iii) exacerbação dos privilégios ao sistema econômico-financeiro; (iv) relativização e supressão de garantias multisetoriais; (v) rearranjo estrutural do ordenamento jurídico no tocante a direitos fundamentais; (vi) disseminação discursiva motriz de enfraquecimento da resistência popular; e (vii) aniquilamento da valoração social pelos Direitos Humanos.


    O obscurecimento desta sistemática lhe permite suplantar o Estado Democrático de Direito à ignorância de nossos olhos nus, e nos é exígua a capacidade de vislumbrar seus subterfúgios. Neste sentido, combater a petrificação do Capital como escopo estatal e repolarizar a conformação de poder em sociedade, enquanto medidas de legitimação popular, são veredas a trilhar com destino ao cumprimento determinante do bem-estar social.


    3. RE(DES)CONFIGURAÇÃO DO SISTEMA DE GARANTIA DE DIREITOS BRASILEIRO NA ERA MICHEL TEMER


    3.1. Eclosão e perdimento da legitimação estatal


    A busca pelo Estado social é um fio descontínuo na linha do tempo do povo brasileiro, e este fio está prestes a se romper. Com o advento de uma nova Carta Política em 1988, o Brasil, tido pela História como um país predominantemente colonial e marcado por breves lapsos de democracia, tem buscado construir um ambiente garantista por meio da consolidação de um panorama normativo, sobretudo de fortificação constitucional.


    Neste modelo, a Constituição assume posição paradigmática em relação ao nascimento das políticas públicas, isto é, faz com que a atuação estatal passe a ser balizada pelos princípios guarnecidos em seu corpo, com bem explicita J. J. Gomes Canotilho (2003, p. 288):


    [...] a constituição condicionou a legitimidade do domínio político à prossecução de determinados fins e à realização de determinados valores e princípios (soberania popular, garantia dos direitos fundamentais, pluralismo de expressão e organização política democrática); normativo-processualmente, porque vinculou a legitimação do poder à observância de determinadas regras e processos (Legitimation durch Verfahren). É com base na articulação das “bondades materiais” e das “bondades procedimentais” que a Constituição respondeu aos desafios da legitimidade-legitimação ao conformar normativamente o princípio democrático como forma de vida, como forma de racionalização do processo político e como forma de legitimação do poder. O princípio democrático, constitucionalmente consagrado, é mais do que um método ou técnica de os governantes escolherem os governados, pois, como princípio normativo, considerado nos seus vários aspectos políticos, económicos, sociais e culturais, ele aspira a tornar-se impulso dirigente de uma sociedade.


    No entanto, com o maniqueísmo jurídico-político causador da destituição de Dilma Rousseff da Presidência da República, avista-se que a aspiração pelo impulso dirigente e pela racionalização do processo político enunciada pelo mestre português se esvai em solo brasileiro a partir de 2016. A ascensão de Michel Temer ao posto de Chefe do Poder Executivo nacional decorreu da instabilidade econômica e política provocada pelos setores mais reacionários da sociedade brasileira, e a curvatura institucional desde então instalada retrata, em sinais tangíveis, a instauração de um Estado de Capital no país.


    A edificação deste panorama de deserção dos baluartes do Estado constitucional  cujos atributos de composição apresentamos anteriormente  transparece por cinco investidas normativas aparentemente distintas, mas diretamente relacionadas no sentido da desestruturação de direitos de maneira encadeada e sistematizada.


    Desde a tomada ilegítima de poder por Michel Temer em 31 de agosto de 2016, a Administração Federal propôs quatro grandes alterações à legislação nacional, quais sejam: (i) a Proposta de Emenda Constitucional nº 241/2016 (a posteriori 55/2016), convolada na Emenda Constitucional nº 95/2016; (ii) a Medida Provisória nº 746/2016, convertida na Lei nº 13.415/2017; (iii) o Projeto de Lei nº 2.787/2016, atual Lei nº 13.467/2017; e (iv) a Proposta de Emenda Constitucional nº 287/2016. Neste mesmo período, o Supremo Tribunal Federal julgou o Recurso Extraordinário nº 693.456 e o Recurso Extraordinário com Agravo nº 654.432.


    Quando unidos, esses cinco eixos se interligam à medida que atingem e degeneram o fluxo temporal da vida proletária no Brasil em caráter absoluto. Tornemos verificável esta tese.


    3.2. Novo regime fiscal  Emenda Constitucional nº 95/2016


    O cumprimento de direitos sociais demanda investimento invariavelmente crescente. De acordo com os ditames da EC 95/2016, todavia, gastos federais primários não podem extrapolar a taxa de inflação do ano anterior  conforme o artigo 107, §1º, II, do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias , o que, em realidade, desagua na impossibilidade de maior direcionamento dos recursos públicos para áreas sensíveis, como educação e saúde. Dentre as sanções definidas contra as vedações do dispositivo figuram, por exemplo, a proibição à realização de concurso público e à criação de cargos, empregos ou funções.


    3.3. Reforma do Ensino Médio  Lei nº 13.415/2017


    A Reforma do Ensino Médio  eclodida de uma Medida Provisória (MP nº 746/2016) desconectada da participação popular e amadorística em sua tentativa de renovação do panorama escolar  demonstra elementos pungentes de mecanização da educação básica.


    O artigo 36 da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional passou a dispor a existência dos chamados “itinerários formativos”, que compreendem as áreas do conhecimento a serem abordadas durante o Ensino Médio. Todavia, o artigo 35-A da LDB passa a predizer que a “Base Nacional Comum Curricular referente ao ensino médio incluirá obrigatoriamente estudos e práticas de educação física, arte, sociologia e filosofia”, ao passo que o mesmo artigo 36 predispõe que os itinerários “deverão ser organizados por meio da oferta de diferentes arranjos curriculares, conforme a relevância para o contexto local e a possibilidade dos sistemas de ensino”, isto é, a presença das áreas do conhecimento será obrigatória da estrutura curricular, mas a disponibilização de seu ensino dependerá das condições de cada sistema de ensino.


    Além disso, a reforma aborda a possibilidade de junção entre o Ensino Médio e a formação profissional. Nos termos do artigo 36, §6º, I da LDB, passa a ser possível a “inclusão de vivências práticas de trabalho no setor produtivo ou em ambientes de simulação”, isto é, permite a inserção do estudante no ambiente de trabalho enquanto “prática educacional”, mas que, em verdade, reitera a entrada ainda mais prematura do jovem pobre no mercado de trabalho e concede um viés altamente tecnicista ao Ensino Médio, flexibilizado pela desobrigação de oferecimento conjunto dos itinerários formativos e conjugado com o lançamento da juventude à linha de produção e seu inerente afastamento do Ensino Superior.


    Dispõe-se também, no artigo 13, sobre a criação da Política de Fomento à Implementação de Escolas de Ensino Médio em Tempo Integral, pela qual repasses deverão ser feitos pelo Ministério da Educação às escolas que implantarem a política durante dez anos, a partir da implementação. A exequibilidade desta disposição, porém, resta mitigada face ao novo Regime Fiscal, que, em termos práticos, provoca o subfinanciamento da Política de Fomento.


    A nova configuração do Ensino Médio tem como resultados principais a desvalorização da carreira docente  haja vista a permissividade de contratação de profissionais dotados de “notório saber” (artigo 61, IV, LDB) , o reducionismo da educação básica enquanto verdadeira formadora de subjetividade da juventude cidadã e a reelitização da Universidade pública, haja vista que o ensino médio público passa a se voltar à construção do jovem brasileiro para a produção técnica de mão-de-obra, desvencilhada de sua qualificação acadêmico-profissional e do desenvolvimento de seu senso crítico.


    3.4. Reforma trabalhista  Lei nº 13.467/2017


    Desde seu nascimento com o PL nº 2.787/2016, a transformação das leis trabalhistas condiciona uma investida ao direito de resistência do trabalhador, uma vez que subvenciona o empresariado em detrimento de uma série de garantias até então firmemente estabelecidas.


    Enumeramos a seguir um largo rol de disposições trazidas pela nova lei à CLT e à Lei de Terceirização, acompanhado de seus reflexos no mundo material, os quais consideramos abertamente inconstitucionais e, portanto, avessos ao escopo do Estado social:


    a)Artigos 8º, §§2º e 3º, CLT: bloqueio à atuação da Justiça do Trabalho;


    b)Artigo 56-A, CLT: abertura da jornada “12x36” à negociação individual;


    c)Artigo 71, §4º, CLT: possibilidade de supressão do intervalo intrajornada;


    d)Artigo 75-C, §2º, CLT: submissão do empregado em regime de teletrabalho à discricionariedade do empregador;


    e)Artigo 394-A, incisos II e III, CLT: trabalho da gestante e da lactante em locais insalubres;


    f)Artigo 443, CLT: negociação individual dos termos do contrato de trabalho intermitente;


    g)Artigo 452-A, caput c/c. §5º, CLT: indignidade salarial no regime de trabalho intermitente;


    h)Artigo 468, §2º, CLT: perda da gratificação na reversão a cargo efetivo do empregado em cargo de confiança;


    i)Artigo 477-A, CLT: possibilidade de dispensas individuais, plúrimas e coletivas sem autorização sindical ou celebração de acordo ou convenção coletiva;


    j)Artigos 477-A, 578, 579 e 582, CLT: sufocamento da atividade sindical;


    k)Artigos 611-A e 611-B, CLT: enfraquecimento da legislação pela prevalência de acordos e convenções coletivas e liberdade de supressão de direitos trabalhistas;


    l)Artigos 790-B e 791-A, CLT: possibilidade de pagamento sucumbencial pelo trabalhador;


    m)Artigos 876 e 878, CLT: incompatibilidade entre a execução trabalhista (dependente de movimentação processual das partes) e a execução previdenciária (ex officio);


    n)Artigo 4º-A, Lei nº 6.019/1974: terceirização das atividades-fim.


    A vinculação entre todos estes dispositivos ocasiona um favorecimento dos interesses da classe patronal em relação à legislação trabalhista e, por conseguinte, à própria Constituição, tendo em vista que se materializa um cerceamento à atuação da Justiça do Trabalho e se promove um cenário de mercantilização do trabalhador e flexibilização descompassada das garantias do operariado, sob a justificativa da necessidade de restringir direitos em prol da geração de empregos e da recuperação da economia da nação.


    3.5. Reforma previdenciária  Proposta de Emenda Constitucional nº 287/2016


    Única proposta de reforma pendente de aprovação pelo Congresso Nacional, a PEC nº 287/2016 compreende a reestruturação do sistema brasileiro de seguridade social, a qual entendemos como transmissora dos encargos fiscais da nação à base da pirâmide social, uma vez que estabelece critérios cruentos de concessão dos benefícios previdenciários e negligencia fatores de real prejuízo à seguridade social, como a Desvinculação das Receitas da União (DRU), o inadimplemento escancarado dos grandes devedores da Previdência e a baixa taxa de contribuição das classes mais abastadas em relação às menos favorecidas, engendrando um panorama de austeridade seletiva, em que a distribuição do déficit previdenciário olvida a inequidade entre as diversas faixas de contribuição.


    Dentre as medidas mais ignominiosas trazidas pela PEC, há de se ressaltar as seguintes proposições de alteração do texto constitucional:


    a)Inclusão do §7º-B ao artigo 201: exigência de contribuição ininterrupta de 49 anos para integralidade do benefício;


    b)Incremento do §15 ao artigo 201: elevação automática da idade mínima para aposentadoria diretamente proporcional ao aumento da expectativa de sobrevida da população brasileira;


    c)Adição do §17, III ao artigo 201: proibição de acumulação de aposentadoria e pensão por morte, ocasionando a redução brusca da renda familiar do cônjuge/companheiro sobrevivente;


    d)Artigo 4º, PEC 287/2016: fim da integralidade e da paridade pensão por morte, que passa a equivaler a uma cota familiar de 50%, acrescida de cotas individuais de 10% por cada dependente, no limite de 100%, o que possibilita benefício inferior ao salário mínimo;


    e)Artigo 8º, PEC 287/2016: elevação dos requisitos de idade a individualização da contribuição para a aposentadoria rural;


    f)Artigo 23, PEC 287/2016: revogação das aposentadorias especiais para atividades de risco e para professores, exceto os abrangidos pela regra de transição, e abolição das regras de transição estabelecidas pelas Emendas Constitucionais 20/1998, 41/2003 e 47/2005.


    Os elementos oferecidos pela Proposta apresentam um nexo maculador da classe contribuinte e de sobrecarga de medidas de austeridade a uma parcela social já atingida pelas fragilidades decorrentes de suas próprias condições socioeconômicas. Por isto, a instituição de um novo regime previdenciário conforme posto nada mais que seviciará a camada popular mais desfavorecida, à sombra de resultados pouco significativos frente a problemas estruturais externos à Previdência Social, mas que lhe afetam diretamente.


    3.6. Direito de greve no funcionalismo público  RE 693.456 e ARE 654.432


    O julgamento de dois temas de Repercussão Geral em Recursos Extraordinários pelo Supremo Tribunal Federal em 2016 e 2017 marcaram a derrogação do exercício do direito constitucional de greve pelos servidores públicos no Brasil. Na apreciação do tema 531 da Repercussão Geral, o STF fixou, por maioria, a tese de que a “administração pública deve proceder ao desconto dos dias de paralisação decorrentes do exercício do direito de greve pelos servidores públicos, em virtude da suspensão do vínculo funcional que dela decorre, permitida a compensação em caso de acordo”. Já na decisão do tema 541, a Corte Constitucional firmou o entendimento de que este direito “é vedado aos policiais civis e a todos os servidores públicos que atuem diretamente na área de segurança pública”.


    O que se apreende de ambas as decisões é a efetiva anulação do direito constitucional de greve aos servidores públicos, cujas garantias individuais, neste sentido, restam ab-rogadas face aos interesses do Estado, ainda que a paralisação do trabalho se demonstre como meio último de resistência do trabalhador contra arbitrariedades contra ele perpetradas.


    Por mais que o artigo 7º da Lei nº 7.783/1989  regente da greve no setor privado  determine a suspensão do contrato de trabalho nestas condições, entendemos que a interrupção do pagamento salarial que comumente se pratica comporta, em realidade, o cerceamento de uma garantia fundamental, haja vista que a própria subsistência do trabalhador depende do salário que lhe cabe e sua hipossuficiência em relação ao empregador, mormente quando este se configura na face do Estado. Desta forma, o firmamento desta limitação anuncia também o Supremo Tribunal Federal como integrante silente de um aparato de supressão de direitos constitucionais, porquanto relapso na defesa dos princípios firmados pela República e partícipe ativo na estrutura conspurcada que se ergue abaixo e ao redor de si.


    4. CONSIDERAÇÕES FINAIS  JUÍZO DA PROFANAÇÃO DO PODER ESTATAL


    A jornada que buscamos enfrentar ao longo destas páginas é árdua, e o horizonte que enxergamos ao findar da caminhada é nebuloso. As teorizações erigidas neste solo arenoso e a análise de um ordenamento normativo de garantias recaracterizado  ou degenerado  ao cabo de um imbricamento reformativo desconstituinte nos permitem afirmar, na audácia de uma incerteza confiante, que a formação de um Estado de Capital no Brasil é uma realidade presente.


    Os dizeres de Boaventura de Sousa Santos (1999, pp. 218-219), ainda que difundidos quase duas décadas atrás, corroboram com maestria a conjuntura de dupla demolição em que se insere o povo brasileiro tantos anos depois:


    As várias dimensões da difusão social da produção contribuíram, cada uma a seu modo, para a transformação do operariado em mera força de trabalho. São particularmente importantes neste domínio as diferentes estratégias de flexibilização ou, melhor, de precarização da relação salarial que um pouco por toda a parte têm vindo a ser adoptadas: declínio dos contratos de trabalho por tempo indeterminado, substituídos por contratos a prazo e de trabalho temporário, pelo trabalho falsamente autónomo e pela subcontratação, pelo trabalho ao domicílio e pela feminização da força de trabalho (associada em geral a uma maior degradação da relação salarial).


    [...]


    A coexistência de várias relações salariais e a segmentação dos mercados de trabalho têm vindo a produzir uma grande fragmentação e heterogeneização do operariado, o que torna mais difícil a macro-negociação colectiva e coloca as organizações sindicais numa posição de fraqueza estrutural, uma fraqueza agravada pelo abaixamento das taxas de sindicalização em quase todos os países. [...] No seu conjunto, estas transformações retiram sentido à unidade dos trabalhadores e promovem a integração individual e individualmente negociada dos trabalhadores da empresa. Por todas estas vias, a integração cada vez mais intensa dos trabalhadores na produção corre de par com a progressiva desintegração política do movimento operário. Isolados, os trabalhadores não são classe operária, são força de trabalho.


    O Capital nos embaraça, a nós e ao Estado. Sua simbiose para com a atuação estatal a corrompe, e a admissão das mazelas que lhe são inatas enquanto política pública germina um panorama de desconstrução espiritual do Poder Público e de desestabilização da coletividade no ambiente democrático.


    É este caos, propiciado pela solidificação de um Estado de Capital no Brasil, que faz despertar uma série de demônios até então adormecidos. O renascimento do discurso generalizado de ódio, a exaltação da intolerância e a demonização da própria atividade política ganham espaço devido à adulteração da tabulação de poder em sociedade, e o domínio de nossos corpos enquanto cidadãos só pode surgir da apropriação dos embates resultantes dessa universalização de conflagrações no seio social.


    Por meio das disputas entre nós, pela geração massificada de um sentimento difundido de dúvida e insegurança, as três instâncias do Poder Público se mostraram capazes de violar a barreira representada pelo sistema de direitos que se erguia em torno da Constituição Federal. O que nos resta, enquanto proletariado, é a resistência contra o aparelhamento estatal e a luta em defesa dos princípios constitucionais que nos qualificam enquanto povo brasileiro.


    Joaquín Herrera Flores (2005, p. 64) nos concede uma valiosa lição ao preconizar que a democracia real somente se robustece conforme as diferenças se firmam como objetos de prioritária apreciação e defesa por parte do Estado:


    Evitar los malestares de la emancipación, del desarrollo y del individualismo sólo será posible a medida que vayamos construyendo un espacio social ampliado en el que la lucha contra la discriminación tenga en cuenta, por un lado, la progresiva eliminación de las situaciones de desigualdad y, por otro, convierta las diferencias en un recurso público a proteger. Se trata, por tanto, de tomarse en serio el pluralismo, no como mera “superposición” de consensos, sino como la práctica democrática que refuerza la diferencia de las posiciones en conflicto  las overlapping oppressions  y se sustenta en la singularidad de sus interpretaciones y perspectivas acerca de la realidad.3


    Compreender que a justaposição dos enfrentamentos em sociedade é um processo natural na construção subjetiva da identidade populacional e na diversificação das nuances que compõem a trama de relações humanas nos permite alcançar, de maneira mais equânime, o escopo do Estado constitucional, entendido como o espaço público de expressão democrática, da ressonância representativa e do reconhecimento da multiplicidade de classes como estruturantes do seio social.


    A superação do Estado de Capital é um processo lento de recuperação subjetiva da sociedade, e esse processo demanda uma completa reconstrução do senso de legitimidade política e o esforço multilateral da população para a restauração dos instrumentos de garantia de direitos, de forma a tornar novamente exequíveis os valores expressos pela Constituição.


    Que as palavras aqui enunciadas possam servir de farol a nós, povo brasileiro, num momento em que nos vemos cercados de águas escuras, e que, quando cheguemos ao cais, sejamos capazes de caminhar livremente por estas terras com o sentimento de que, apesar de todas as tribulações, regressamos ao lar.


    REFERÊNCIAS


    BRASIL. Emenda Constitucional nº 95, de 15 de dezembro de 2016. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/emendas/emc/emc95.htm>. Acesso em: 06 nov. 2017.


    ______. Lei nº 7.783, de 28 de junho de 1989. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7783.htm>. Acesso em: 05 nov. 2017.


    ______. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm>. Acesso em: 03 nov. 2017.


    ______. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/L13415.htm>. Acesso em: 03 nov. 2017.


    ______. Lei nº 13.467, de 13 de julho de 2017. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/L13467.htm>. Acesso em: 02 nov. 2017.


    ______. Câmara dos Deputados. Proposta de Emenda Constitucional nº 287, de 05 e dezembro de 2016. Disponível em: <http://www.camara.gov.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=2119881>. Acesso em: 04 nov. 2017.


    ______. Supremo Tribunal Federal. Recurso Extraordinário nº 693.456. Pesquisa de jurisprudência, Acórdãos, 27 outubro 2016. Disponível em: <http://www.stf.jus.br/portal/jurisprudencia/pesquisarJurisprudencia.asp>. Acesso em: 04 nov. 2017.


    ______. Supremo Tribunal Federal. Recurso Extraordinário com Agravo nº 654.432. Pesquisa de jurisprudência, Andamentos, 05 abril 2017. Disponível em: <http://www.stf.jus.br/portal/jurisprudencia/pesquisarJurisprudencia.asp>. Acesso em: 04 nov. 2017.


    CANOTILHO, J. J. Gomes. Direito Constitucional e Teoria da Constituição. 7 ed. Coimbra: Edições Almedina, 2003.


    FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 28 ed. São Paulo: Paz e Terra. 2008.


    ______. Vigiar e Punir: Nascimento da prisão. Petrópolis, Vozes, 1987.


    HERRERA FLORES, Joaquín. De habitaciones propias y otros espacios negados (Una teoría crítica de las opresiones patriarcales). In: Cuadernos Deusto de Derechos Humanos. Nº 33, 2005.


    HÖFFE, Otfried. Justiça política. 1 ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001.


    MARX, Karl (1867). O Capital: Crítica da Economia Política. vol. I, T 1. São Paulo: Abril Cultural, 1983.


    SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. In: Revista do Tribunal de Contas do Estado de Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, abr./jun. 1998.


    SANTOS, Boaventura de Sousa. Pela mão de Alice: O social e o político na pós-modernidade. Porto: Edições Afrontamento, 1999.


    ZOLA, Émile. Germinal. Tradução de Francisco Bittencourt. São Paulo: Abril Cultural, 1981.

    


    
      
        1 Graduando em Direito e Bolsista de Extensão na Universidade do Estado de Minas Gerais  UEMG, Unidade Frutal. E-mail: robert96@hotmail.com.br.

      


      
        2 Professor de Direito Penal e Direito Processual Penal na Universidade do Estado de Minas Gerais  UEMG, Unidade Frutal, Brasil. E-mail: fausysalomao@hotmail.com.

      


      
        3 Evitar os mal-estares da emancipação, do desenvolvimento e do individualismo somente será possível à medida que construirmos um espaço social ampliado, no qual a luta contra a discriminação leve em conta, por um lado, a progressiva eliminação das situações de desigualdade e, por outro, converta as diferenças num recurso público a ser protegido. Trata-se, portanto, de levar a sério o pluralismo, não como mera “sobreposição” de consensos, mas como a prática democrática que reforça a diferença das posições em conflito  as overlapping oppressions  e se sustenta na singularidade de suas interpretações e perspectivas acerca da realidade. (Tradução nossa.)

      

    

  


  
    A REFORMA TRABALHISTA E O TRABALHADOR ULTRAFLEXÍVEL: Sequelas sociais da modernidade líquida


    Isabela Bernardes Moreira Lopes1


    Marcos Paulo da Silva Oliveira2


    INTRODUÇÃO


    Encontramo-nos no presente momento frente a um cenário de desregulamentação das normas trabalhistas, sendo perceptível de forma cada vez mais preocupante a dissipação do objetivo dignificante das relações laborais e de seu sentido face ao atual contexto neoliberal, marcado por inúmeras manobras do capital rumo ao enfraquecimento das normas protetivas aos trabalhadores em face do lucro. Tudo isso acaba por conduzir-nos a um cenário de total instabilidade das relações de trabalho, reforçado pelo atual panorama de intensas mutações do Direito do Trabalho brasileiro, ilustrado por meio da lei 13.467 de 2017 e a Medida Provisória 808, também de 2017.


    Nesse estado de coisas, no presente artigo será realizada investigação acerca da reforma trabalhista empreendida no Brasil contemporâneo, destacando-se que por meio dessas reformas tenta-se criar e generalizar uma figura de trabalhador ultraflexível, marcado por diversas seqüelas sociais oriundas da chamada “modernidade líquida”, na qual o capital se afasta do valor social do trabalho e tenta a todo custo, inclusive da dignidade da pessoa humana que trabalha, precarizar as condições de trabalho e negar a centralidade do emprego nas sociedades modernas. Feito tal diagnóstico, passa-se a apontar as conseqüências nefastas desse movimento, tendo como pano de fundo para análise as “novas” e precarizadas figuras jurídicas dos contratos de trabalho intermitentes e dos contratos de trabalhadores autônomos exclusivos.


    Em sede de conclusão, busca-se apontar práticas jurídicas sustentáveis, que possam se contrapor a esse movimento de flexibilização negativa e precarização dos sujeitos que trabalham. Nesse momento, o estudo acerca da flexibilização positiva e de um filtro hermenêutico-constitucional que prime pela garantia da dignidade humana e pela observância da norma mais favorável ao trabalhador ganha importante destaque.


    1. O TRABALHO NA ERA DA MODERNIDADE LÍQUIDA


    O fortalecimento do capitalismo ante aos preceitos fundamentais que asseguram a dignidade através da adequação da estrutura das relações laborais aos moldes impostos pelo sistema capitalista do atual mundo moderno têm encontrado correspondência com a denominada “modernidade líquida” de Zygmunt Bauman (2001), na qual as relações tem se tornado cada vez mais frágeis, voláteis e flexíveis.


    Bauman (2001), de forma elucidativa, traz à tona por meio de seu conceito de modernidade líquida a delineação do atual momento em que vivemos, utilizando uma metáfora entre sólidos e líquidos.


    Criando uma relação entre o tempo e as formas, Bauman (2001) denominou o período anterior ao qual nos encontramos de modernidade sólida, como uma alusão a um momento no qual as resposta às transformações do tempo se davam de forma esporádica e resistente, e de modernidade líquida o período atual, tendo em vista a flexibilidade dos líquidos e a sua facilidade de adequação ao ambiente em que se encontram.


    Nesta esteira:


    ‘Fluidez’ é a qualidade de líquidos e gases. O que os distingue dos sólidos, como a Enciclopédia britânica, com a autoridade que tem, nos informa, é que ‘eles não podem suportar uma força tangencial ou deformante quando imóveis’ e assim ‘sofrem uma constante mudança de forma quando submetidos a tal tensão’ [...] Essa contínua e irrecuperável mudança de posição de uma parte do material em relação a outra parte quando sob pressão deformante constitui o fluxo, propriedade característica dos fluidos. Em contraste, as forças deformantes num sólido torcido ou flexionado se mantêm, o sólido não sofre o fluxo e pode voltar à sua forma original. (BAUMAN, 2001, p. 7).


    Ocorre, porém, que ao trazer consigo uma maleabilidade de adequação ao contexto no qual a sociedade se encontra, proporcionou também a fragilidade das relações e um amoldamento visando não necessariamente eliminar os aspectos negativos existentes.


    A tarefa de construir uma nova ordem nova e melhor para substituir a velha ordem defeituosa não está hoje na agenda- pelo menos não na agenda daquele domínio em que se supõe que a ação política resida. O ‘derretimento dos sólidos’, traço permanente da modernidade, adquiriu, portanto, um novo sentido, e, mais que tudo, foi redirecionado a um novo alvo, e um dos principais efeitos desse redirecionamento foi a dissolução das forças que poderiam ter mantido a questão da ordem e do sistema na agenda política. (BAUMAN, 2001, p. 12).


    Segundo Bauman (2001), seria necessário derreter os sólidos para que uma nova sociedade, melhor, fosse construída.


    [...] para poder construir seriamente uma nova ordem (verdadeiramente sólida!) era necessário primeiro livra-se do entulho com que a velha ordem sobrecarregava os construtores. ‘Derreter os sólidos’ significava, antes e acima de tudo, eliminar as obrigações ‘irrelevantes’ que impediam a via do cálculo racional dos efeitos; como dizia Max Weber, libertar a empresa de negócios e grilhões dos deveres para com a família e o lar e da densa trama de obrigações éticas; ou, como preferiria Thomas Carlyle, dentre os vários laços subjacentes às responsabilidades humanas mútuas, deixar restar somente o nexo dinheiro. (BAUMAN, 2001, p.10).


    Nesta esteira, ao mesmo tempo em que a modernidade líquida foi marcada por uma maior flexibilidade e movimentos visando adequar as normas ao tempo presente, proporcionou também a precarização das relações, na medida em que estas adaptações se deram em um contexto de capitalismo desenfreado, que se divorciou do valor trabalho. “Partindo da construção de Bauman, a modernidade sólida dá lugar à modernidade líquida, que se caracteriza pela fragilidade das relações humanas, pela incerteza, pela flexibilização e desregulação do trabalho e achatamento da esfera pública”. (TEODORO; VALADÃO, 2015, p. 90).


    Assim, enquanto na sociedade sólida o “capital, administração e trabalho estavam, para o bem e para o mal, condenados a ficar juntos por muito tempo, talvez sempre” (BAUMAN, 2001, p. 69), na modernidade líquida capital e trabalho não caminham de mãos dadas (BAUMAN, 2001).


    [...] a presente versão “liquefeita”, “fluida”, dispersa, espalhada e desregulamentada da modernidade pode não implicar o divórcio e ruptura(...) anuncia o advento do capitalismo leve e flutuante, marcado pelo desengajamento e enfraquecimento dos laços que prendem o capital ao trabalho. Na medida nunca alcançada na realidade, pelos “senhores ausentes” de outrora, o capital rompeu sua dependência em relação ao trabalho com uma nova liberdade de movimentos impensável no passado. A reprodução e o crescimento do capital, dos lucros e dos dividendos, e a satisfação dos acionistas se tornaram independentes da duração de qualquer comprometimento local com o trabalho. (BAUMAN, 2001, p.171).


    Nesta trilha, o trabalho foi subjugado ao capital, alcançando consequentemente, o trabalhador, que em um contexto de capitalismo líquido, leve e flutuante passou a ser visto como um mero objeto para a extração de maior lucro possível, sendo submetido às imposições do capital, que imputou ao obreiro a responsabilidade pelo suposto alto custo da produção, determinando-o como um dos principais responsáveis pelos entraves ao fortalecimento do capitalismo. Como veremos adiante, o trabalho na modernidade líquida tem criado uma nova figura de trabalhador, igualmente flexível, e que passa a carregar consigo diversas sequelas sociais.


    2. A REFORMA TRABALHISTA BRASILEIRA E O TRABALHADOR ULTRAFLEXÍVEL


    A reforma trabalhista, por meio da lei 13.467 de 2017 trouxe consigo uma série de alterações normativas precarizantes, em resposta à crescente flexibilização de suas normas, face ao atual contexto político-econômico do país e indo a contrariedade das conquistas alcançadas ao longo dos anos pela classe trabalhadora.


    Como afirmado por Átila Roesler (2014, p.58) “a ordem da vez é a desregulamentação das normas trabalhistas em favor de uma suposta evolução da sociedade e da melhoria da condição social dos trabalhadores”. Assim, consoante o supracitado autor (ROESLER, 2014), o Direito do Trabalho tem sido visto como um entrave para o crescimento da economia encontrando na extirpação de direitos laborais o caminho para desatar os nós da economia.


    O neoliberalismo econômico responsabiliza do Direito do Trabalho por todos os males atuais da economia capitalista, acusando a legislação trabalhista de bloquear a modernização do aparelho produtivo e inibir os investimentos. A fúria da flexibilização atinge o custo da mão-de-obra tendendo à redução dos salários e ao desmantelamento dos direitos consagrados pela Constituição Federal de 1988 e pela legislação trabalhista vigente. (ROESLER, 2014, p. 60).


    Nesse contexto, passa-se a questionar os ditames de modernização anunciados pelos legisladores quando da elaboração das normas oriundas do projeto de reforma trabalhista brasileiro de 2017. Para Jorge Luiz Souto Maior:


    Essa ‘reforma’, vale repetir, não é meramente uma adaptação aos ditos ‘novos tempos’. Trata-se, em verdade, de uma alteração profunda da correlação entre o capital e o trabalho no Brasil, modificando mais de 200 comandos regulatórios, sendo que todos, precisamente todos, atendem aos interesses econômicos, o que fere, explicitamente, o pacto internacional da regulação trabalhista, o ajuste constitucional nacional e a tradição jurídica trabalhista, assim como a diversos preceitos ligados aos Direitos Humanos (SOUTO MAIOR, 2017, p. 187).


    Nesse estado de coisas, como afirma Bauman (2001, p.185): “Flexibilidade é a palavra do dia. Ela anuncia empregos sem segurança, compromissos ou direitos, que oferecem apenas contratos a prazo fixo ou rentáveis, demissão sem aviso prévio e nenhum direito à compensação.”.


    Como manobra para a diminuição de custos da mão-de-obra laboral, o legislador viu em um novo tipo de trabalhador, o ultraflexível, um dos caminhos para reduzir os custos da produção e aumentar o lucro do empregador e assim adequar a estrutura laboral ao modelo capitalista “selvagem”. Na reforma brasileira, isso pode ser ilustrado através da regulamentação do trabalho intermitente e dos autônomos exclusivos, colocando no obreiro todos os riscos do empreendimento e fazendo, ao mesmo, com que este não se reconheça em classe e nem na própria estrutura das relações laborais.


    ‘Flexibilidade’ é o slogan do dia, e quando aplicado ao mercado de trabalho augura um fim do ‘emprego como o conhecemos’, anunciando em seu lugar o advento do trabalho por contratos de curto prazo, ou sem contratos, posições sem cobertura previdenciária, mas com cláusulas “até a nova ordem”. A vida de trabalho está saturada de incertezas. (BAUMAN, 2001, p. 169).


    Seguindo este caminho, a Lei 13.467 de 2017 por meio do artigo 452- A (BRASIL, 2017a) trouxe a normatização do trabalho intermitente, no qual o trabalhador, embora celebre um contrato de trabalho por escrito com o empregador, não possui uma jornada de trabalho prefixada, devendo aguardar o contato do empregador no que diz respeito ao momento em que deverá prestar os serviços, recebendo por hora trabalhada, auferindo todas as verbas referentes a férias, décimo terceiro salário, repouso semanal remunerado e adicionais legais, proporcionais às horas trabalhadas.


    O contrato de trabalho intermitente abala os alicerces do Direito do Trabalho em vários aspectos. O primeiro advém do fato de os artigos 443, § 3º e 452-B obliterarem a habitualidade como elemento da relação de emprego. Isso porque ‘independentemente da pessoalidade ou da subordinação, aquele que presta serviços em caráter eventual não é empregado. É, na realidade, por oposição à definição legal, um trabalhador eventual’ (HIGA, 2017, não paginado).


    Ressalte-se, que consoante o art. “Art. 452-C, § 2º (BRASIL, 2017b), o período no qual o trabalhador não estiver realizando atividades laborais ao empregador não serão consideradas tempo de serviço à disposição do empregador, e, portanto, não serão remuneradas.


    Ao sujeitar a prestação de serviços à existência de demanda, transfere-se parte do risco ao empregado, o que exigirá imensa ginástica hermenêutica a fim de contornar a erosão epistemológica advinda de um apêndice travestido de contrato de emprego, a partir da desfiguração dos sujeitos que compõem a relação jurídica laboral (HIGA, 2017, não paginado).


    Basta observar o conteúdo dos artigos da Lei 13.467/17 e da Medida Provisória 808/17 no que diz respeito ao trabalho intermitente para perceber o quão precarizante é este tipo de contrato e que estes, seguindo a trilha flexibilização das normas trabalhistas, esvanecem as conquistas laborais já adquiridas, atingindo inclusive diversas normas constitucionalmente instituídas e em vigência.


    Cita-se a clara violação ao artigo 7º, inciso IV da Constituição da República Federativa do Brasil de 1988 (BRASIL, 1988), no qual se tem estabelecido que o salário mínimo, fixado em lei e nacionalmente unificado é um dos direitos dos trabalhadores urbanos e rurais3, nesta esteira, a medida na qual o obreiro deve aguardar a convocação quanto ao momento em que irá realizar a atividade laboral, devendo receber por hora trabalhada, não sendo remuneradas as horas de trabalho em que o empregado não estiver exercendo nenhuma atividade laboral por não ser esse período considerado tempo de serviço à disposição, deixa claro que o obreiro não terá controle sobre o valor que irá auferir ao final do mês, e muito menos se chegará a receber algum valor, haja vista que não será necessariamente convocado neste espaço de tempo.


    Pensar em um trabalhador que não aufere ao fim do mês sequer o salário mínimo, implicando diretamente também em suas contribuições previdenciárias, como escancarado pela Medida Provisória 808/17, é indignificante e vai de desencontro a um dos princípios fundamentais contidos na Carta Magna de 1988 em seu artigo 1º inciso III4.


    O dispositivo não garante sequer o recebimento do valor do salário mínimo por parte do trabalhador, vez que se refere apenas ao salário-hora e se o trabalhador for chamado para um número de horas restrito poderá não receber sequer o salário mínimo mensal. Pode parecer óbvia essa consequência, mas ela aniquila a necessária estabilidade econômica que os trabalhadores precisam ter enquanto seres humanos e também como consumidores. Essa possibilidade de contratação, aberta de forma generalizada, favorece a transposição de trabalhadores efetivos para a condição de intermitentes, com aumento da precarização, do sofrimento e da fragmentação da classe trabalhadora, que impede a concretização de negociações coletivas vantajosas para os trabalhadores. (MAIOR; SEVERO, 2017, não paginado).


    Na esfera previdenciária, a Reforma Trabalhista, por meio da Medida Provisória nº 808 de 2017, traz no bojo de seu artigo 911-A (BRASIL, 2017b) que, caso o valor das remunerações auferidas não atinjam no período de um mês o salário mínimo, os empregados poderão recolher a diferença retida entre a “remuneração recebida e o valor do salário mínimo mensal” (BRASIL, 2017b), e mais, no caso de não ser feito o recolhimento complementar, o mês em que a remuneração for inferior ao salário mínimo “não será considerado para fins de aquisição e manutenção de qualidade de segurado do Regime Geral de Previdência Social” nem para cumprimento dos períodos de carência para concessão dos benefícios previdenciários” (BRASIL, 2017b).


    Destarte, torna-se possível dizer que o contrato de trabalho intermitente pode acarretar diversas afetações ao caráter do trabalhador.


    Como decidimos o que tem valor duradouro em nós numa sociedade impaciente, que se concentra no momento imediato? Como se podem buscar metas de longo prazo numa economia dedicada ao curto prazo? Como se podem manter lealdades e compromissos mútuos em instituições que vivem se desfazendo ou sendo continuamente reprojetadas? (SENNETT, 2014, p. 10-11).


    Em igual sentido, também merece destaque nessa investigação a instituição da figura do trabalhador autônomo exclusivo e contínuo.


    O artigo 442-b da nova CLT estabelece que a contratação do autônomo, cumpridas por este todas as formalidades legais, com ou sem exclusividade, de forma contínua ou não, afasta a qualidade de empregado prevista no art. 3º desta Consolidação. A própria nomenclatura desta nova figura jurídica é por si só contraditória. Como há que se falar em um autônomo que exerce atividades exclusivamente para um contratante? Quais seriam os espaços de autonomia dentro desse contrato de exclusividade? São questões que as legislações trabalhistas produzidas na atual reforma brasileira não dão, ao menos inicialmente, conta de responder.


    Nesse ponto, importante trazer à tona as críticas de Jorge Luiz Souto Maior a respeito desse “novo” instituto jurídico. Vejamos:


    Fala-se que a “reforma” vai gerar empregos e que os direitos trabalhistas não serão reduzidos. Fala-se, ainda, em necessidade de garantir segurança jurídica às empresas. Pois bem, essa alteração demonstra o que efetivamente se deseja: segurança jurídica para a retirada de direitos. Mas demonstra, também, o quanto essas duas coisas são incompatíveis. O que se quer é que um contrato defina se o trabalhador é autônomo ou empregado, sendo que se for autônomo, por certo, não terá os direitos trabalhistas. Mas se um empregador pode fazer essa escolha, é evidente que a fará e, assim, o efeito é a eliminação de empregos, junto com a eliminação de direitos (SOUTO MAIOR, 2017, não paginado).


    Mas ainda assim, é importante mencionar que mesmo que a lei tenha engendrado essa suposta “nova” figura jurídica do autônomo continuo e exclusivo, essa previsão legal não tem o condão de afastar o vínculo de emprego caso seja verificada a fraude. Lembremo-nos do artigo 9º da CLT, que não foi alterado pelas reformas e que dispõe que serão nulos de pleno direito os atos praticados com o objetivo de desvirtuar, impedir ou fraudar a aplicação dos preceitos contidos na presente Consolidação.


    E nesse sentido, os artigos que servem para a averiguação dos elementos fático-jurídicos da relação de emprego, artigos 2º e 3º da CLT também não foram alterados pela reforma. E até mesmo por isso, Jorge Luiz Souto Maior (2017) elucida a completa ausência de segurança jurídica trazida por essa nova modalidade de contratação.


    Não nos esqueçamos que o reconhecimento do vínculo empregatício, como política pública de regulação do modelo, para efeito, inclusive, de saúde pública, não deixará de ocorrer. Logo, não se pode ter segurança jurídica alguma quanto a este contrato, pois se a prestação de serviços é contínua e exclusiva, o vínculo de emprego se presume, só podendo ser afastado em situações muito evidentes de total ausência de subordinação. Além disso, outro fator de insegurança é a previsão de que o contrato em questão será regular se cumpridas as “formalidades legais”, sem esclarecer quais seriam (SOUTO MAIOR, 2017, não paginado).


    Como visto, reside nas supracitadas normas o verdadeiro reflexo da onda flexibilizadora disseminada atualmente no Brasil, tornando evidente a instituição de um cenário extremamente pernicioso, no qual a vida da pessoa que trabalha é igualmente desprotegida, precarizada e tratada como intermitente, que mascarada sob a resplandecente promessa de novas possibilidades econômicas, proporcionam na verdade, a precarização das relações de trabalho e a utilização do obreiro como mercadoria ultraflexível, no intuito de se obter sempre mais lucratividade.


    Essa onda ultraflexível reforça a afirmativa de Zigmunt Bauman de que “a reprodução e o crescimento do capital, dos lucros e dos dividendos e a satisfação dos acionistas se tornaram independentes da duração de qualquer comprometimento local com o trabalho.” (BAUMAN, 2001, p.171). Acertado o diagnóstico de Bauman de que hoje os trabalhadores “tendem a ser as partes mais dispensáveis, disponíveis, trocáveis do sistema econômico.” (BAUMAN, 2001, p. 174).


    A superficialidade da sociedade moderna, líquida, é ainda mais degradante e o motivo disso está atrelado à desorganização do tempo, tudo é intermitente, pouco durável. “A seta do tempo se partiu; não tem trajetória numa economia política continuamente replanejada, que detesta a rotina, e de curto prazo. As pessoas sentem falta de relações humanas constantes e objetivos duráveis” (SENNETT, 2014, p. 117).


    Nessa experiência flexível, ou melhor, ultraflexível, reivindicações ligadas a aspectos pessoas dos trabalhadores, como maiores salários, vínculos de emprego, passam a ser vistas como falta de cooperatividade. Do trabalhador é exigido que aceite a precarização, dele é exigido que negue a relação de emprego, ou que se contente com uma relação intermitente. É um novo etos, chamado por Sennett (2014) de etos cooperativo do trabalho em equipe, que para ele “instala como senhores os ‘facilitadores’ e ‘administradores de processo’, que fogem ao verdadeiro compromisso com os seus servos” (SENNETT, 2014, p. 139).


    Apesar do diagnóstico alarmante, ancorados em uma leitura hermenêutico-constitucional, não se deve simplesmente aceitar os termos flexíveis que hoje se colocam ao mundo do trabalho, pois trazem consigo diversas sequelas para os trabalhadores. O capitalismo contemporâneo os deixa a deriva. Parece-nos ser o momento de fazer do problema uma questão, no sentido de buscar novas narrativas para essa vida na era do flexível. É preciso que pensemos nas práticas que temos engendrado e nas práticas que queremos engendrar.


    É nesse estado de coisas que pode se falar de uma flexibilização positiva, isto é, uma flexibilização que não retire direitos dos trabalhadores, mas que se adeque as novas realidades pós-capitalismo do séc. XX, ao contrário do que pretenderam as reformas legislativas ocorridas no Brasil em 2017 e que agora se tornaram objeto de nosso estudo. Maria Cecília Máximo Teodoro esclarece que:


    Nessa perspectiva, percebe-se a necessidade em se estar atento às inovações tecnológicas e à necessidade de um Direito do Trabalho mais moderno, isso, no entanto, não quer dizer um Direito não protetor ou precarizador que prime por um trabalhador ultraflexível e marcado por diversas seqüelas sociais Ao contrário, deve se tornar possível “que o Estado se adapte à nova sociedade sem que isso signifique o sacrifício dos direitos de seus principais atores, os trabalhadores” (TEODORO, 2013, p. 6).


    O mundo atual não é um mundo de desaparecimento do trabalho. Em verdade, nunca se trabalhou tanto quanto na atualidade e justamente porque o trabalho ainda é bastante central ao capitalismo, ao contrário do que se quer fazer crer, é que na chamada “modernidade líquida” esse sistema de produção tanto investe na desregulamentação e desproteção do trabalho. Diante desse cenário ultraflexível, Teodoro e Valadão (2015) propõem estudo acerca da flexibilização positiva, sempre em consonância com o Princípio da Vedação do Retrocesso Social, trazido no caput do artigo 7º, da Constituição da República Federativa do Brasil de 1988.


    Utiliza-se a flexibilização como instrumento favorável à proteção da pessoa. Sob esse ponto de vista, a flexibilização, em sua acepção positiva, é a adequação das normas trabalhistas, de acordo com cada situação particular, para proteger o trabalhador e promover a valorização do ser humano, conforme ditam os preceitos constitucionais, mormente o art. 3º da Carta. Tendo em vista o conceito de flexibilização positiva, é imprescindível o estudo da Hierarquia das Normas na esfera trabalhista. (TEODORO, VALADÃO, 2015, p. 95).


    O neoconstitucionalismo e a repersonalização dos institutos jurídicos tornam-se centrais nessa empreitada, na tentativa de promover um movimento hermenêutico-constitucional em prol da proteção da pessoa humana, ainda que a legislação heterônoma inicialmente não nos leve a isso. O que deve estar em voga no momento da elaboração da norma e agora mais do que nunca no momento da aplicação é a garantia da dignidade humana e a norma mais favorável ao trabalhador (TEODORO, VALADÃO, 2015).


    CONCLUSÃO


    Visto o caráter anti-democrático e precarizante de todas as reformas trabalhistas levadas à cabo no Brasil em 2017, sobretudo ao analisarmos as possibilidades de contratação de trabalhadores intermitentes e autônomos contínuos e exclusivos, torna-se possível descortinar a criação e generalização de um trabalhador ultraflexível, que passa a paulatinamente a assumir os riscos do empreendimento, indo de encontro com toda a principiologia do Direito do Trabalho.


    Reside nas supracitadas normas o claro reflexo da onda flexibilizadora disseminada atualmente no Brasil, tornando evidente a instituição de um cenário extremamente pernicioso, no qual a vida da pessoa que trabalha é igualmente desprotegida, precarizada e tratada como intermitente. É a utilização do obreiro como mercadoria ultraflexível, no intuito de se obter sempre mais lucratividade, o que não pode ser tolerado em uma sociedade democrática que tem em seu cerne a valorização social do trabalho e da dignidade da pessoa humana.


    Como analisado, essas reformas estão eivadas de vícios e lacunas, afora o déficit democrático que lhes são inerentes e até mesmo por isso, agora podem ser palco para uma verdadeira empreitada em prol de sua superação por uma hermenêutica constitucional insurgente.


    É preciso pensar nesse novo cenário em práticas jurídicas sustentáveis, que sejam capazes de virar a mesa e que possam se contrapor a esse movimento de flexibilização negativa e precarização dos sujeitos que trabalham.


    O neoconstitucionalismo e a repersonalização dos institutos jurídicos tornam-se centrais nessa empreitada, na tentativa de promover um movimento hermenêutico-constitucional em prol da proteção da pessoa humana, ainda que a legislação heterônoma inicialmente não nos leve a isso. Se a flexibilização tornou-se na agenda do dia da modernidade líquida, que essa flexibilização seja agora positiva, por meio de um filtro hermenêutico-constitucional que prime pela garantia da dignidade humana e pela observância da norma mais favorável ao trabalhador.


    REFERÊNCIAS


    BAUMAN, Zygmunt. Modernidade Líquida. Tradução: Plínio Dentzien. Ed. Zahar: Rio de Janeiro, 2001.


    BRASIL. CONSTITUIÇÃO DA REÚBLICA FEDERATIVA DO BRASIL DE 1988. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 03 de dez. de 2017.


    BRASIL. LEI Nº 13.467, DE 13 DE JULHO DE 2017a. Altera a Consolidação das Leis do Trabalho (CLT), aprovada pelo Decreto-Lei no 5.452, de 1o de maio de 1943, e as Leis nos 6.019, de 3 de janeiro de 1974, 8.036, de 11 de maio de 1990, e 8.212, de 24 de julho de 1991, a fim de adequar a legislação às novas relações de trabalho. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2017/Lei/L13467.htm>. Acesso em: 03 de dez. de 2017.


    BRASIL. MEDIDA PROVISÓRIA Nº 808 DE 14 DE NOVEMBRO DE 2017b. Altera a Consolidação das Leis do Trabalho - CLT, aprovada pelo Decreto-Lei nº5.452, de 1ºde maio de 1943. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2017/Mpv/mpv808.htm>. Acesso em: 05 de dez. de 2017.


    HIGA, Flávio da Costa. Reforma trabalhista e contrato de trabalho intermitente. Revista Consultor Jurídico, 8 de junho de 2017. Disponível em: < http://www.conjur.com.br/2017-jun-08/flavio-higa-reforma-trabalhista-contrato-trabalho-intermitente>. Acesso em: 03 out. 2017.


    SENNETT, Richard. A corrosão do caráter: as conseqüências pessoais do trabalho no novo capitalismo. Tradução: Marcos Santarrita. 18ª Ed. Rio de Janeiro: Record, 2014.


    SOUTO MAIOR, Jorge Luiz. Sem uma seção especial de justiça para a “reforma trabalhista”. Revista eletrônica [do] Tribunal Regional do Trabalho da 9ª Região, Curitiba, PR, v. 6, n. 61, p. 182-189, jul./ago. 2017.


    SOUTO MAIOR, Jorge Luiz; SEVERO, Valdete Souto. Os 201 ataques da “reforma”aos trabalhadores. 08 mai. 2017. Disponível em:<http://www.jorgesoutomaior.com/blog/os-201-ataques-da-reforma-aos-trabalhadores>. Acesso em 05 dez. 2017.


    ROESLER, Átila da Rold. Crise econômica, flexibilização e o valor social do trabalho. Editora LTR: São Paulo, 2014.


    TEODORO, Maria Cecília Máximo. O princípio da adequação setorial negociada: limites e fortalecimento da negociação coletiva. 2013. Disponível em: <http://livros-e-revistas.vlex.com.br/vid/pio-setorial-negociada-fortalecimento-503503058>. Acesso em: 22 nov. 2017.


    TEODORO, Maria Cecília Máximo; VALADÃO, Carla Cirino. A flexibilização positiva: uma forma de tutelar e promover a dignidade humana do trabalhador. Em: Direito do Trabalho e seguridade social [Recurso eletrônico on-line] organização CONPEDI/UFS; Coordenadores: Luciana Aboim Machado Gonçalves da Silva, Mirta Gladys Lerena Manzo De Misailidis, Maria Aurea Baroni Cecato Florianópolis: CONPEDI, 2015.


    

    


    
      
        1 Pós-graduada em Direito Público pela Universidade FUMEC. Graduada em Direito pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. Advogada.

      


      
        2 Mestrando em Direito do Trabalho pelo PPGD-PUC/MG. Graduado em Direito pela PUC/MG. Pesquisador em Direito e autor de artigos e livros jurídicos. Bolsista CAPES. Advogado.

      


      
        3 Art. 7º São direitos dos trabalhadores urbanos e rurais, além de outros que visem à melhoria de sua condição social: IV - salário mínimo, fixado em lei, nacionalmente unificado, capaz de atender a suas necessidades vitais básicas e às de sua família com moradia, alimentação, educação, saúde, lazer, vestuário, higiene, transporte e previdência social, com reajustes periódicos que lhe preservem o poder aquisitivo, sendo vedada sua vinculação para qualquer fim;

      


      
        4 (BRASIL,1988) Art. 1º A República Federativa do Brasil, formada pela união indissolúvel dos Estados e Municípios e do Distrito Federal, constitui-se em Estado Democrático de Direito e tem como fundamentos: I - a soberania; II - a cidadania; III - a dignidade da pessoa humana;

      

    

  


  
    A SIMBOLOGIA DA PRISÃO E A FALSEADA PREVENÇÃO À CRIMINALIDADE


    Igor Alves Noberto Soares1


    INTRODUÇÃO


    Esse artigo refletiu, em suas linhas fundamentais, sobre a simbologia da prisão e a falseada prevenção à criminalidade, considerando o excesso de prisões preventivas decretadas pelos órgãos jurisdicionais sem consideração às demais possibilidades diversas da privação da liberdade propriamente dita.


    E tal característica, por sua força pragmática, encontra guarida na percepção da prisão como expiação dos pecados e motivo real para a segregação dos socialmente reprováveis em suas condutas ilícitas definidas na norma penal. Essa nota, vinculada ao afastamento do marginal, motiva grande parte das ações e sentimentos populares, assumidas, inclusive, nos pronunciamentos decisórios prolatados pelo Estado-Judiciário.


    Por isso, as primeiras considerações apresentadas nesse artigo discorreram sobre o símbolo da prisão, em sua natureza associativa de determinada prática com o seu significado, e os seus reflexos na associação entre determinados rituais. Não proporemos o abolicionismo penal, uma vez que este não se constitui o espaço mais adequado para discuti-lo, mas debater a autoritária forma pela qual a tutela penal se impõe, com seus institutos destinados à segregação e ao desmantelamento dos direitos dos socialmente excluídos.


    Mais adiante, com base na análise do projeto político de poder e usurpação neoliberal, em seu bojo de aprisionamento da realidade humana nas práticas coloniais, serão brevemente expostas determinadas relações entre o poder, o controle dos corpos e o projeto de democracia burguês que impedem o desenvolvimento do espaço social para além das vontades dos estabelecidos.


    Por fim, no último ponto serão apresentados determinados pronunciamentos jurisdicionais que corroboram com o pensamento de que no Estado Burguês, cuja compreensão do paradigma jurídico-constitucional do Estado Democrático de Direito ainda não fora verdadeiramente assumida, a reprodução das práticas de poder estão vinculadas ao agir determinado para a segregação e o encarceramento em massa, enquanto pendente está a discussão de um projeto popular para a emancipação da pessoa humana.


    1. A SIMBOLOGIA ENQUANTO INSTRUMENTO DE SOSSEGO


    No sistema de poder conquistado pelo sistema neoliberal, originado do exercício do capitalismo moderno, que, por sua vez, tem origem na derrocada sociedade escravista desenhada desde o dito Descobrimento, o aparato estatal pertence ao exercício do projeto burguês de tomada do Estado para manutenção dos seus privilégios.


    A sociedade brasileira, carente de um plano político para a emancipação da pessoa humana e vinculada ao sistema da acumulação material típica do poder econômico, vê-se alarmada com o enfrentamento da criminalidade, em seus altos índices, nada mais que um problema socialmente demarcado e sustentado pela ausência do projeto popular do exercício cidadão e democrático da práxis social.


    A sociedade do capital, por sua vez, não surge do nada, muito menos sem pretensões demarcadas na manutenção do poder conquistado na falácia do Descobrimento. A partir da Revolução Burguesa, entendida por Florestan Fernandes (1976, p. 203) como “um conjunto de manifestações econômicas, tecnológicas, sociais, psicoculturais e políticas que só se realizam quando o desenvolvimento capitalista atinge o clímax de sua revolução industrial”, que, no Brasil, tiveram determinada irreversibilidade com o momento histórico entre o Império e a República, o poder burguês e a dominação burguesa encontram sua germinação.


    Por isso mesmo, a sociedade escravista, agora bosquejada na identidade de um sistema mais aberto pela Revolução Industrial e com o fim da escravidão institucionalizada, necessita de novos rumos para a manutenção do establishment, expressão utilizada por Federico Neiburg (2000, p. 7) “para designar grupos e indivíduos que ocupam posições de prestígio e poder (...), uma identidade social construída a partir de uma combinação singular de tradição, autoridade e influência”.


    Por isso, organiza-se a lógica do sistema com a tomada do aparato estatal. Mas, de pronto, o sistema não se edifica exclusivamente pela relação de poder baseado na máxima acumulação do capital. É necessário ir além, adotando subterfúgios de um discurso vinculado ao biopoder, em suas condições e rupturas, para entender como as manifestações conservadoras e neoliberais do atual (contra)projeto político brasileiro encontram fundamentação nas manifestações para a segregação dos desiguais como instrumento de silêncio quanto às lutas sociais.


    Ainda que se procure resistir à organização pressuposta no (contra)projeto político neoliberal, em sua multiplicidade de falas, é importante entender que, para firmar-se como práxis perene de tomada do poder pela dominação, o discurso neoliberal teve de se construir em uma retórica capaz de persuadir. E, ao persuadir, encontrou terreno fértil na falta de instrução de grande parcela da população brasileira, carente de seu reconhecimento, para conduzi-la à reprodução de algo que parece ser verdadeiro.


    Não importaria, definitivamente, o esforço humano para alteração de sua realidade, mas sim a definição prévia de um estamento social no qual a divisão e a segregação fazem parte. E tal contexto socialmente demarcado também não se dá de qualquer maneira: é preciso convencer, segregar e demonstrar que as lutas sociais são desnecessárias ao exercício político da vontade humana.


    Para atingir os anseios das elites dominantes, designação contemporânea mais correta para designar as burguesias, os seus grupos econômicos, mesmo não detentores diretos da estrutura do poder estatal, mas desestabilizadora daqueles que exercem funções na estrutura dos regimes políticos, trazem em si a intolerância do seu sentido político (daí a existência de tantas rupturas democráticas na história brasileira, como o Golpe de 1964): assim, Florestan Fernandes (1976, p. 212) identifica a democracia burguesa como a democracia restrita, “aberta e funcional só para os que têm acesso à dominação burguesa”.


    É necessário dominar. Em seus escritos sobre a Sociologia, Max Weber desenha, em texto consolidado por Gabriel Cohn (2004), a dominação a partir três formas puras, quais sejam, a carismática, a burocrática e a legal, cada uma com suas características condutoras para inclinar o arcabouço jurídico à manutenção dos interesses e a irrestrita obediência às ordens estatais.


    Essas mesmas manifestações castradoras do exercício de uma democracia plena, com invocações divinas e sobrenaturais da realidade humana, acabam por limitar o exercício constitucional das liberdades individuais, em todos os seus sentidos. É claro, o discurso utilizado na fala desses oradores, de uma forma ou de outra, investem contra determinadas condutas a partir da leitura irracionalizada do seu interlocutor, definido por sua paixão intuitiva e originado de uma práxis do controle.


    A partir de uma leitura do símbolo, entendido como o instrumento capaz de representar o objeto anteriormente ausente de determinado significado, mas agora previsto e reconhecido a partir de uma simbologia vinculada ao ritual padronizado, expresso em uma comunicação simbólica (DURAND, 1988), vários são os instrumentos utilizados para vincular aquele que fala com o que escuta.


    Os símbolos reúnem, em suas circunstâncias criadas para vincular os que neles esperam, o significado que a estrutura quer lhe dar, com suas notas vinculadas ao falseamento da realidade e da inexperiência de um diálogo real para a revolução da realidade humana.


    Não por menos, Paulo Freire (2015), em sua Pedagogia do Oprimido, bem reforça o problema da chamada sectarização, em linhas gerais o fechamento da realidade humana ao diálogo necessário sobre o exercício da práxis e interiorizado como meio de dominação irracional, qualquer seja a ideologia, o que impede a efetiva emancipação da pessoa humana.


    Vale dizer, para firmar-se como discurso eticamente viável, a partir da imagem de si, o ideal de persuasão encontrado no discurso não necessariamente será demostrado de forma clara, com fundamento no que se percebe socialmente na estrutura dos corpos sociais, mas poderá, inclusive, valer-se da sedução (CHARADEAU, 2008) para atingir determinado nível persuasivo de acolhimento dos ouvintes ao que é falado.


    Isso significa dizer, em linhas claras e bem precisas, que o discurso utilizado para o controle do exercício da vida política em sociedade, no qual o símbolo encara sua materialização no rito, marcada pelo estamento e pelas constantes desigualdades do ser, do agir, do falar e do pensar, revelam a necessidade de uma construção simbólica da realidade, ainda que despreocupada com o seu enfrentamento crítico, capaz de manter as estruturas sociais da forma como estão erigidas desde sempre.


    O que se pretende dizer, basicamente, é que a estrutura de poder neoliberal, para atingir seu objetivo de manutenção dos privilégios e estamentos sociais, necessitou bosquejar um sistema castrador das liberdades, a partir da segregação dos socialmente desviados e legalmente transgressores. Prova disso é o apelo da grande mídia, nos canais de rádio e de televisão, sem a mínima preocupação com o seu papel pedagógico, para a responsabilização jurídico-penal dos acusados antes mesmo da vislumbração do devido processo.2


    É aí, então, que a prisão se transforma em demagógico instrumento de quietação e de defesa das estruturas sociais não abertas à construção coletiva, mas impostas pelas estruturas de poder em sua dominação burguesa, de base escravagista e permutada na sociedade do capital, que encontra seu ranço prático na tomada do Estado, do orçamento e da vida política contemporânea.


    E, mais adiante, o estudo sociológico da prisão demostrará justamente o que ora se argumenta, com a nítida visão de um espaço de segregação social, mas que, diante de sua realidade demarcada, ainda representa claramente a simbologia irracional de um discurso de ódio.


    2. AS ORIGENS DA PRISÃO E DO ENCARCERAMENTO EM MASSA: A NECESSIDADE DA EXCLUSÃO


    Ao levarmos em consideração a estrutura político-cultural criada no Brasil Colônia, com as ordenações portuguesas bem alinhadas às práticas de exploração e castração do pensamento, a práxis segregacionista pensada na má-fama e na débil reputação ainda se mantém no período pós-Constituição da República Federativa do Brasil, promulgada em 5 de outubro de 1988. Como exemplificação desse pensamento, cá estão as práticas dos justiceiros e os seus atos preocupados com a vingança privada.


    As Ordenações Filipinas, repensadas em 1603 e vigentes no Brasil por considerável período de sua história colonial e monárquica, mantém até a atualidade sua severidade e institutos pitorescos de um país entregue à própria sorte, como se a ordem democrática erigida com a Constituição da República de 1988 não tivesse excluído o arbítrio na condução do devido processo.


    Conforme narra René Ariel Dotti (2003, p. 288), “as Ordenações Filipinas não passavam de um acervo de leis desconexas (...), excedendo-se na qualificação obscura dos crimes, irrogando penas a faltas que a razão humana nega a existência e outras que estão fora do poder civil”, cuja matriz portuguesa mantém sua estrutura desenhada até hoje, dadas as muitas confusões criadas para o acesso e exercício das práticas democráticas.


    Atualmente, o sistema prisional brasileiro conta com exagerado número de pessoas presas, com dados pouco certos da imensidão do complexo de estabelecimentos prisionais espalhados pelo país. Esse registro é importante: os dados desatualizados de alguns dos órgãos responsáveis pela execução penal demonstram claramente o reduzidíssimo interesse do Estado em prover o debate e a implementação de políticas públicas para o progresso social, com o primado do exercício democrático das liberdades humanas, com o fim de obter o reconhecimento de direitos básicos à luta pela emancipação da pessoa humana.


    Tem-se, por exemplo, o recente boicote promovido pelo Movimento Brasil Livre (MBL) à Mostra Queermuseu, organizado pelo Santander Cultural com recursos da Lei n.º 8.313, de 23 de dezembro de 1991, popularmente conhecida como Lei Rouanet, sob o argumento de que tal evento incentivaria a pornografia e a pedofilia. Em seu vídeo institucional no YouTube, com imagens dos tucanos João Dória e Nelson Marchezan Júnior, respectivamente Prefeitos dos Municípios de São Paulo e Porto Alegre, o MBL expressa pela importância do momento atual brasileiro, já que o Brasil, antes a caminho de uma Venezuela descontrolada e ditatorial, agora vê-se imbuído de reformas liberais para o exercício do direito pelas pessoas e renovação do sistema político. Ao mesmo tempo, expõe a necessidade de combater a “imprensa esquerdista” e derrubar candidaturas que destoam desse grande projeto neoliberal (nesse momento, aparecem imagens de Lula, Marina Silva e Ciro Gomes).3


    Outro exemplo dessa práxis do poder contralador: recentemente, a Promotoria da Infância e Juventude do Mato Grosso do Sul, em carta encaminhada aos pais e mães de alunos e alunas das escolas públicas da região, submetera-lhes convocação para comparecimento em evento no Estádio Douradão, em Dourados (MS). Esse evento, nada mais, nada menos, restou como bradaria religiosa contra a suposta ideologia de gênero propagada na escola, exigindo das famílias sua composição tradicional.4


    Essa simples afirmativa pode ser facilmente acompanhada pela desconstrução dos direitos sociais promovida pelas propostas do Governo Michel Temer, após o procedimento de impeachment da Presidenta da República Dilma Rousseff, encerrado definitivamente em 31 de agosto de 2016, atermado historicamente como mais um golpe contra a ordem constitucional democrática. Para ilustrar, a Associação Nacional de Pós-Graduação, em notícia publicada em 31 de julho de 2017, traz a infeliz notícia de que, no mês de julho de 2017, com base nos dados divulgados no site do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), o novo Governo Federal investiu 45% menos recursos em bolsas para a Pós-Graduação Stricto Sensu (Mestrado e Doutorado) se comparados aos recursos investidos no mesmo período de 2015  os dados referentes ao ano de 2016 não foram divulgados pelos órgãos oficiais do Estado.5


    A lógica do Estado Burguês, por isso, atinge sua máxima efetividade diante da evolução do capitalismo, inicialmente pensado na exploração da colônia, refletivo em sua fase de transição, com a chegada da família real ao Brasil, em 1808, e reforçada a partir de 1860, na qual a “continuidade da ordem escravocrata e senhorial convertia o Estado nacional em um Estado senhorial e, portanto, escravista” (FERNANDES, 1976, p 15). Essa evolução do capitalismo, em todas as suas nuances, permitiu a manutenção do poder burguês nas estruturas do Estado, por isso certo desprezo pelas causas populares e a identificação das lutas sociais como desestabilizadoras da pressuposta legalidade e do exercício da democracia burguesa.


    Assim, o sistema político-prisional apresenta enorme lógica: o encarceramento, a todo preço, é instrumento de satisfação dos anseios populares não esclarecidos e sugados por agentes estatais despreocupados com um debate maior acerca da criminalidade, suas causas e consequências. A prisão resta como o símbolo-maior do descontentamento popular e um escape bem pensado para afastar do convívio comum os socialmente destoantes e os criminalmente imputados da prática delituosa, bem como aqueles que se relacionam com os flagelados segregados.


    Não por menos, as visitas das famílias dos presos, nos estabelecimentos prisionais, consubstanciam-se como torturas medievais, e, pela simples proximidade com o ambiente do cárcere, o estigma social se apresenta como arma de separação dos cidadãos de bem, ainda que encobertos pela ilegalidade de seus atos, daqueles que se encontram segregados.


    No imediatismo da contemporaneidade em crise, o cárcere encanta e fragiliza o oprimido; como projeto de uma práxis política voltada ao desenvolvimento social parcelado aos estabelecidos, é instrumento de marginalização e preservação dos colonizados em seu definido lugar.


    3. A INSTITUCIONALIZAÇÃO DO CÁRCERE PARA AFASTAR O TRANSGRESSOR DA VIDA SOCIAL: ANÁLISE DAS DECISÕES PROMOVIDAS PELO ESTADO-JUDICIÁRIO SOBRE A PRISÃO PREVENTIVA


    Ninguém dúvida que, a partir da Constituição da República de 1988, bosquejou-se importante principiologia normativa de proteção aos direitos fundamentais de titularidade do povo, sobretudo pela nota clara das garantias fundamentais demarcadas no Estado Democrático de Direito. Tem-se, por exemplo, o exercício do direito fundamental ao recurso, com o exercício da argumentação face às decisões proferidas pelo Estado-Judiciário, instituto inarredável a partir da garantia constitucional da ampla defesa.


    Contudo, também é notório o lastimável momento no qual o exercício das liberdades individuais, delineadas primariamente com o advento da Revolução Francesa  e Burguesa, tem sofrido. À mercê da identidade da pessoa humana como sujeito de direitos, mas somente como número populacional de uma elite predadora na captação das reservas financeiras e culturais, o brasileiro resta espremido entre a mantença de fartos privilégios e a pobreza acelerada.


    Essa característica perpassa o endurecido sistema político e jurídico brasileiros, e nos encaminha à triste conclusão de que o povo, adormecido em suas expectativas imediatistas típicas de um sistema baseado nas leis do mercado, ainda resta desconvidado ao projeto político-popular de emancipação da pessoa humana, para a democracia plena e para o exercício da cidadania.


    Em sua análise crítica da estrutura penal e da criminologia, Alessandro Baratta (1999, p. 161) bem afirmou que a lei penal não se aplica igualitariamente em sua correspondência de reprimenda às condutas tipificadas na norma como delito, prescrevendo “a seleção dos indivíduos estigmatizados entre todos os indivíduos que realizam infrações a normas penalmente sancionadas”.


    O Atlas da Violência de 2017, organizado pelo IPEA (Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada), considerando os debates realizados no Fórum Brasileiro de Segurança Pública, divulga importante exemplo da contaminação da criminalidade pela segregação social promovida pela ausência de políticas públicas de acesso e desenvolvimento social, já que, a cada cem mortos, setenta e um são negros.6


    O encarceramento da juventude negra, por sua vez, é apresentando por Salo de Carvalho (2015, p. 626) a partir de uma visão segregacionista esboçada desde a sociedade escravista: com da abolição da escravatura, em 1888, e a superveniente Proclamação da República, em 1889, em seus diplomas normativos próprios do início do período republicano, com notas marcadas ainda na contemporaneidade, resta perceptível a existência de “uma estrutura jurídica liberal associada com práticas punitivas extremamente autoritárias, marcadas nitidamente pelo racismo”.


    A partir dos dados apresentados pelo Ministério da Justiça em abril de 2016, com números captados em 2014, ainda pendente de revisitação oficial, há 622 mil pessoas encarceradas, das quais 55,07% são jovens com até 29 anos idade e 61,67% de pardos e negros, total do qual somente 9,5% concluíram o Ensino Médio. Desse mesmo total, 41% são presos provisórios, em aguardo indefinido de seu julgamento.7 Aliás, em pesquisa desenvolvida pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da PUC Minas, em 2014, concluiu-se que os órgãos jurisdicionais decretam descabida e demasiadamente as prisões provisórias, muitas vezes em desconsideração aos direitos e garantias fundamentais insculpidos na norma constitucional.


    Como conclusão, a partir da análise de um sistema criado tão somente para a manutenção do status quo, a criminalidade resta enfrentada única e exclusivamente com fundamento na simbologia do cárcere. Isso, decerto, encaminha o pensamento social e jurídico ao encantamento da prevenção à criminalidade pelo aprisionamento, sem discutir políticas públicas capazes de arruinar a marginalização social e a abertura política do sujeito de direitos.


    Em breve análise dos pronunciamentos judiciais decisórios, em todas as instâncias juridicamente organizadas, tem-se que o sistema penal, em suas diretrizes, prescreve a clara criminalização das pessoas inseridas nos estamentos sociais mais desfavorecidos, bem como permite a desconsideração de sua existência.


    De notório conhecimento, o Código Penal (Decreto-Lei n.º 2.848, de 7 de dezembro de 1940) e o Código de Processo Penal (Decreto-Lei n.º 3.689, de 3 de outubro de 1941) são originados diretamente da insurgência fascista do Estado Novo de Getúlio Vargas, sem o devido processo legislativo e ainda carentes de constitucionalização democrática com a ordem erigida com a Constituição da República de 1988.


    Nos dois diplomas legislativos, há excessiva autorização para que o Estado-Judiciário, vinculado aos atos dos seus agentes estatais julgadores, prescreva a intervenção desnecessária nos procedimentos judiciais. Os agentes julgadores, nesse diapasão, acabam atuando como partes interessadas no pronunciamento decisório, com a responsabilização jurídico-penal da pessoa acusada, e estão legitimados ao aprofundamento de suas vontades mesmo diante das mais renovadas teorias do processo.


    Não por menos, o art. 156, inciso II, do Código de Processo Penal prevê a derrocada hipótese de produção da prova, pelo magistrado, antes da prolação de sua decisão ou durante a instrução processual, com a determinação de diligências para resolver dúvida do agente julgador, mesmo com o comando normativo, no art. 386, em vários de seus incisos, da absolvição da pessoa acusada diante da ausência de provas de sua concorrência para o crime ou até mesmo diante da inexistência de prova que demonstre a ocorrência do fato.


    O sistema processual penal, ainda, vê-se construído por duas fases distintas, a fase de inquérito, sem possibilidade real do exercício da ampla defesa contraditório, praticamente encerrada nos atos das Delegacias de Polícia, e a fase processual, com nítida previsão de uma fase acusatória, no qual resta preservada a separação dos sujeitos processuais e suas respectivas funções de julgar, acusar e defender.


    No art. 312 do Código de Processo Penal, onde estão assentados os fundamentos da prisão preventiva, lê-se conceitos abertos, como a garantia da ordem pública e garantia da ordem econômica, expressões que, diante da ausência de um parâmetro linguístico construído com as questões do caso concreto, com a participação das partes, restam decididas unicamente interpretadas no solitário agir decisório do julgador.


    Contudo, as máculas ainda presentes no exercício dos atos processuais, em confusão às práticas inquisitórias e acusatórias, recebem de Leonardo Augusto Marinho Marques (2013) a designação nova inquisitoriedade, em contraponto aos mais variados juristas que nomeiam o sistema processual brasileiro como misto. Essa denominação técnica destina-se ao entendimento das atuais práticas processuais diferentemente daquelas observadas na Santa Inquisição e na Idade Média, mas que, na leitura contemporânea, preservam-se descompassadas ao princípio democrático.


    Com o olhar voltado às decisões sobre a prisão, percebem-se muitas vinculações aos elementos não discutidos no processo, como a noção de reprovação da conduta, repercussão social do delito e gravidade do ato, em todas as suas nuances, sempre amarradas às impressões dos julgadores sobre o fato em debate.


    Nessa esteira, para exemplificar, fora decidido pelo Tribunal de Justiça de Minas Gerais:


    Presentes os requisitos autorizadores da prisão preventiva, a manutenção da custódia cautelar do paciente é medida que se impõe, mormente por se tratar de delito que gera enorme comoção social e que causa um sentimento de impunidade. (Tribunal de Justiça de Minas Gerais. Habeas Corpus Criminal de n.º1.0000.16.034358-8/000, julgado pela 5ª Câmara Criminal em 07 de junho de 2016, com publicação no DJe em 13 de junho de 2016).


    O excessivo uso da prisão nas Américas, em especial na América Latina, em suas crises históricas, fora objeto de estudo pela Comissão Interamericana de Direitos Humanos. Em relatório divulgado em 2013, a referida Comissão indicou a utilização da restrição da liberdade pela prisão somente a partir de dados concretos, debatidos nos procedimentos judiciais, em que se atingisse certeza sobre risco de fuga do acusado ou obstáculos ao processo.8


    Contudo, os pronunciamentos decisórios promovem interpretações para além dos parâmetros objetivos, maculando de exacerbado subjetivismo a extensão das decisões judiciais  e até mesmo certo messianismo, ajustando-se como produtos literais de um espaço autoritário planejado pelas matrizes ideológicas do Código de Processo Penal.


    As decisões judiciais se transportam para avançar na técnica processual, a partir da noção do devido processo democrático erigida com a Constituição da República de 1988, mas ainda restam pendentes de análise fática do caso concreto apreciado e, mais a demais, restam, em sua grande maioria, como reprodução dos precedentes firmados pelas instâncias superiores.


    Não custa lembrar que o Supremo Tribunal Federal, em outubro de 2016, manifestou pela possibilidade de execução provisória da pena, diante da decisão condenatória proferida em segunda instância, em efetiva desconsideração ao direito ao recurso, do qual se lê a garantia da ampla defesa e da revisitação das decisões judiciais pelo estado de inocência do acusado.


    CONCLUSÃO


    Diante da análise pretendida, mostra-se nítida a identificação de uma sociedade neoliberal fomentada na segregação, na marginalização e na necessidade de manutenção das estruturas do poder e da dominação burguesa na medida em que se encontram desde a Colônia, perpassada na aristocracia e agora legitimadora das rupturas institucionais à ordem democrática.


    Tudo isso para sustentar o projeto de tomada das estruturas estatais para subverter as reais vontades e necessidades populares para aplicar, a partir da visão dos interesses do capital, o desmonte dos direitos humanos fundamentais, a limitação do exercício das tutelas individuais e, para reforçar o caráter dominador e do projeto neoliberal, a intensificação da prisão à mercê de qualquer proposta de redução das desigualdades sociais e das mazelas humanas.


    Por isso, a prisão torna-se falso símbolo de prevenção à criminalidade: segregar, por si só, não reduz a situação desmuna imbuída do vácuo criado pela ausência das políticas populares para a emancipação da pessoa humana, muito menos contribuirá para reduzir as práticas delituosas por sua simples existência.


    REFERÊNCIAS BÁSICAS


    BARATTA, Alessandro. A criminologia crítica e crítica do Direito Penal: introdução à sociologia do Direito Penal. Trad. de Juarez Cirino dos Santos. Rio de Janeiro: Editora Revan, 1999.


    BRASIL, Ministério da Justiça. Levantamento Anual de Informações Penitenciárias - dezembro de 2014. Disponível em <http://www.justica.gov.br/seus-direitos/politica-penal/infopen_dez14.pdf/@@download/file>. Acesso em novembro de 2017.


    BRASIL, Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. Atlas da Violência de 2017. Disponível em <http://ipea.gov.br/portal/images/170602_atlas_da_violencia_2017.pdf>. Acesso em 14 de outubro de 2017.


    CARVALHO, Salo de. O encarceramento seletivo da juventude negra brasileira: a decisiva contribuição do Poder-Judiciário. Revista da Faculdade de Direito da UFMG, Belo Horizonte, n. 67, pp. 623-652, jul./dez. de 2015.


    CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS. Relatório sobre o uso da prisão preventiva nas Américas: Introdução e recomendações. Disponível em <http://www.oas.org/pt/cidh/ppl/pdfs/Relatorio-PP-2013-pt.pdf>. Acesso em 11 de novembro de 2016.


    CHARAUDEAU, Patrick. Linguagem e discurso: modos de organização. Coordenadora da equipe de tradução Angela M.S. Corrêa e Ida Lúcia Machado. São Paulo: Contexto, 2008.


    CONH, Gabriel. Sociologia  textos selecionados de Max Weber. 7ª ed. São Paulo: Atlas,


    2004. Coleção Grandes Cientistas Sociais. CONH, Gabriel. Sociologia  textos selecionados de Max Weber. 7ª ed. São Paulo: Atlas, 2004. Coleção Grandes Cientistas Sociais.


    DOTTI, René Ariel. Casos Criminais Célebres. 3ª ed. rev. e ampl. São Paulo: Revista dos Tribunais, 2003.


    DURAND, Gilbert. A imaginação simbólica. Tradução de Liliane Fitpaldi. São Paulo: Editora


    CULTRIX, da Universidade de São Paulo, 1988.


    ELIAS, Norbert; SCOTSON, John. Os estabelecidos e os outsiders  sociologia das relações de poder a partir de uma pequena comunidade. Tradução de Vera Ribeiro e apresentação de Federico Neiburg. Rio de Janeiro: Zahar, 2000.


    FERNANDES, Florestan. A Revolução Burguesa no Brasil: ensaio de interpretação sociológica. 2ª ed. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1976b.


    FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 59ª ed. rev. e ampl. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2015.


    MARQUES, Leonardo Augusto Marinho. Inquisitório versus acusatório: não vamos superar a dualidade sem demarcá-la. In: Boletim Informativo IBRASPP. Ano 03, nº 04, 1º sem./2013.


    MARQUES, Leonardo Augusto Marinho. A reforma e o monitoramento das alterações no Código de Processo Penal sobre prisões e medidas cautelares  Lei n.º 12.402/2011. 2014. 39p. Projeto de Pesquisa  Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, Faculdade Mineira de Direito.


    MINAS GERAIS. Tribunal de Justiça de Minas Gerais. Dispõe sobre as prisões preventivas e sua revogação. Habeas Corpus Criminal de n.º 1.0000.16.034358-8/000. 5ª Câmara Criminal. Diário Judiciário Eletrônico, Belo Horizonte, publicado em 13 de junho de 2016.


    PRADO, Daniele Toledo do. Tristeza em Pó. São Paulo: nVersos, 2016.

    


    
      
        1 Mestre em Direito Processual pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PPGD/PUC Minas). Graduado em Direito pela Faculdade Mineira de Direito da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (FMD/PUC Minas). Coordenador do Curso de Direito das Faculdades Unificadas de Teófilo Otoni  Rede de Ensino Doctum, instituição em que também exerce a carreira docente. Membro da Comissão de Direitos Humanos da Ordem dos Advogados do Brasil (OAB/MG), do Instituto de Ciências Penais (ICP), do Instituto Brasileiro de Direito Processual Penal (IBRASPP) e da Pastoral Carcerária da Igreja Católica Apostólica Romana. Advogado. E-mail: igor.ansoares@yahoo.com

      


      
        2 Ao leitor, indicamos o contato com o famoso caso injustamente divulgado como o Monstro da Mamadeira, assim apelidado pelo apresentador José Luiz Datena em suas transmissões televisivas. Trata-se de acusação recaída contra Daniele Toledo do Prado, em 2006, por supostamente ter assassinado a filha menor de idade, a partir da ingestão de cocaína, tendo em vista a presença de um pó branco na boca da criança durante a ocorrência policial (que, na verdade, era leite em pó), fato posteriormente descartado pela perícia técnica. A partir da pressão midiática, a mulher esteve presa por mais de 30 dias, em Pindamonhangaba, interior do Estado de São Paulo, e, dada a negativa repercussão dos fatos, fora gravemente espancada por suas colegas de cela, o que resultou em várias fraturas pelo corpo, a perda da visão e da audição do lado direito, após a introdução de uma caneta bic em seu ouvido, perfurando o tímpano. Para o conhecimento mais apurado do caso, recomenda-se a leitura da obra de autoria da própria Daniele Toledo, intitulada Tristeza em Pó, publicada pela Editora NVersos.

      


      
        3 Vídeo disponível em <https://www.youtube.com/watch?v=yf5JRNdaew4>, sob o título: “Filie-se ao MBL”.

      


      
        4 Para melhor leitura da notícia e suas consequências, recomenda-se contato com o texto em: <http://www.conjur.com.br/2017-mai-28/procurador-ameaca-processo-pais-alunos-nao-assistirem-palestra>.

      


      
        5 Para análise pormenorizada dos dados, a íntegra da notícia está disponível em: <http://www.anpg.org.br/cnpq-paga-45-menos-bolsas-de-mestrado-e-doutorado-em-2017-comparado-com-2015/>.

      


      
        6 A análise completa dos dados inseridos no Altas da Violência de 2017, em todas as suas complexidades, pode ser realizada em: <http://ipea.gov.br/portal/images/170602_atlas_da_violencia_2017.pdf>

      


      
        7 Dados disponíveis no Levantamento Nacional de Informações Penitenciárias, pelo Ministério da Justiça, em <http://www.justica.gov.br/noticias/mj-divulgara-novo-relatorio-do-infopen-nesta-terca-feira/relatorio-depen-versao-web.pdf>.

      


      
        8 O Relatório sobre o uso da prisão nas Américas  introdução e recomendações, está disponível no site da Organização dos Estados Americanos, em <http://www.oas.org/pt/cidh/ppl/pdfs/relatorio-pp-2013-pt.pdf>.

      

    

  


  
    AS DECISÕES DECOLONIAIS: BREVE ANÁLISE DAS ALTERAÇÕES PROVOCADAS NA AFIRMAÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS


    André Ricci de Amorim1


    Sílvia Gabriel Teixeira2


    INTRODUÇÃO


    Em 1492, Cristóvão Colombo “descobriu” a América, dando início a um período de desbravamento da nova terra. Contudo, há um fator importantíssimo a ser destacado: a nova terra já era povoada. Os nativos se pareciam fisicamente com seus descobridores europeus, porém ao se depararem com seu modo de vida completamente arcaico aos seus olhos, surgiu à missão de levar a civilização e o cristianismo a um povo bárbaro e pagão. O propósito logo se tornou em um verdadeiro extermínio, com a morte de milhões de “índios”.


    A dificuldade de lidar com o diferente, isto é, com aquele que não se encaixa nos padrões eurocêntricos: homem branco e cristão, persiste até os dias atuais. A globalização, ao tornar porosas as fronteiras dos Estados, traz consigo também o contato com as diversas culturas. O Direito Internacional passa a exercer importante papel neste novo cenário global, mas até que ponto este cortou as raízes do Direito Europeu? Isto é, o Direito Internacional é de fato internacional?


    A diversidade seja ela cultural, racial, religiosa ou ética é hoje um dos grandes desafios a serem superados pela humanidade. A criação do Ser, no padrão moderno, se deu a partir da exclusão do estranho e do seu rebaixamento como diferente, sob a fundamentação “nós vs eles”, pois “eles” não são iguais a “nós”, sendo justificado a selvageria cometida por “nós” e as por “eles” não pelo simples motivo de não vermos “eles” como “nós” (MAGALHÃES, 2012).


    Os Direitos Humanos é a consagração das conquistas históricas da humanidade, entretanto sua positivação ficou sob a responsabilidade dos países detentores de poder, portanto, segue o padrão moderno uniformizante e eurocêntrico. Após as atrocidades cometidas durante a 2ª Guerra Mundial veio à tona a necessidade dos Direitos Humanos receberem um reconhecimento na esfera internacional que adveio com a Declaração Universal dos Direitos Humanos, de 1948. Mas o que são esses direitos e qual são a sua aplicabilidade para a diversidade de povo e culturas?


    Os Direitos Humanos possui sua complexidade na forma de localismo globalizado ou como globalização contra hegemônico. Para Boaventura Santos, os direitos humanos só poderão ser considerados universais quando forem reconceitualizados como multiculturais. Até lá a aplicação dos direitos humanos não será universal e operará como uma globalização de cima para baixo (SANTOS, 2001)3.


    O objetivo do presente trabalho é analisar parte da jurisprudência da Corte Interamericana de Direitos Humanos e suas consequências, no que diz respeito às minorias. Portanto, busca-se repensar a aplicação dos Direitos Humanos sob um viés dialógico e democrático, onde são observadas as diferenças culturais.


    Esta análise possui seu caráter de importância baseado no emergir dos povos colonizados pelos seus direitos, isto é, um desocultamento de suas forças na busca pelo conhecimento de sua cultura e de seu conceito de dignidade humana. A construção desses novos direitos deve-se expandir para um espaço permanente na sociedade, onde é incentivada a criação e participação de todos, exercendo assim a cidadania em seu sentido mais amplo.


    1. POR UMA RECONSTRUÇÃO INTERCULTURAL DOS DIREITOS HUMANOS


    A história é interligada e para a compreensão do cenário vivenciado nos dias atuais é preciso voltar nossos olhares para o passado. Enrique Dussel faz um recorte histórico em 1492, considerando como o início da modernidade quando os europeus tem a oportunidade de confrontar com o outro e consegue controlá-lo, vencê-lo e violentá-lo. Onde o “outro” não foi “descoberto” mas “en-coberto”. “De maneira que 1492 será o momento do nascimento da Modernidade como conceito, o momento concreto da ‘origem’ de um ‘mito’ de violência sacrificial muito particular, e, ao mesmo tempo, um processo de en-cobrimento do não europeu” (DUSSEL, 1993, p. 8).


    O “descobrimento” é apenas o início de uma jornada. Após de reconhecido o território e dominação dos nativos, era preciso pacificá-las. É o momento que a estratégia é alterada. Da práxis violenta passa a ser uma “práxis erótica, pedagógica, cultural, política, econômica, do domínio dos corpos pelo machismo sexual, da cultura, de tipos de trabalho, de instituições criadas por uma nova burocracia politica, dominação do Outro” (DUSSEL, 1993, p. 51). O encobrimento da América Indígena e Negra é, assim, uma criação do mito da linearidade histórica, pois segundo pensamento moderno europeu, a cultura europeia como a mais desenvolvida, é hierarquicamente superior às demais e responsável pela hegemônica doutrinação dos povos originários.


    Quijano(2005) faz uma interessante síntese:


    As relações intersubjetivas e culturais entre a Europa, ou, melhor dizendo, a Europa Ocidental e o restante do mundo, foram codificadas num jogo inteiro de novas categorias: Oriente-Ocidente, primitivo-civilizado, mágico/mítico científico, irracional-racional, tradicional-moderno. Em suma, Europa e não-Europa. Mesmo assim, a única categoria com a devida honra de ser reconhecida como o Outro da Europa ou Ocidente, foi o Oriente. Não os índios da América, tampouco os negros da África. Estes eram simplesmente primitivos. Sob essa codificação das relações entre europeu/não-europeu, raça é, sem dúvida, a categoria básica (p. 111).


    Contudo, salienta-se que a América Latina é apenas um exemplo de continente que viu sua diversidade cultural, suas raízes, seu modo de viver ser completamente suprimidos pela modernidade. É um “exemplo de uma raça, como tantas outras, mestiça, com uma cultura sincrética, híbrida, um Estado Colonial, uma economia capitalista dependente e periférica” (DUSSEL, 1993, p. 51).


    O Direito Internacional não está fora dessa realidade europeia e uniformizadora, porém é possível perceber importantes mudanças nas instituições, onde se observa tentativas de rompimento com a modernidade, como, por exemplo, as Convenções da OIT sobre o direito indígena. É neste cenário que as Cortes Internacionais cumprem um importante papel na afirmação dos direitos à diversidade.


    A criação da Organização das Nações Unidas em 1945 vem com o objetivo de preservar a paz entre as nações, incentivando a solução de conflitos por meios pacíficos e oferecendo meios adequados de segurança coletiva. Até sua instituição não é garantido afirmar, que no Direito Internacional, existisse uma preocupação consciente e organizada a respeito dos Direitos Humanos, pois até então apenas alguns tratados avulsos, de maneira indireta, cuidavam de proteger as minorias na hipótese de sucessão de Estado (BRANT, 2008, p. 24) 4.


    Focada neste intuito, a Convenção de Viena de 1969 estabelece, em seu art. 53, as normas imperativas de jus cogens, isto é, normas que devem ser respeitados e protegidos por todos os Estados membros, além de terem o compromisso de buscar novos mecanismos de proteção internacional. Entretanto, o que significa Direitos Humanos? Por que, mesmo sendo considerado um mecanismo de proteção, não é aplicado por todos os países, fazendo jus de sua característica ‘universal’?


    Os Direitos Humanos traz à tona as necessidades essenciais do homem construindo uma estrutura de uma sociedade tornando possível a convivência. Em decorrência desse ideal, em um primeiro instante nascem as garantias individuais e liberdades políticas. Com o passar do tempo e alteração de paradigmas há uma ampliação dos direitos, tendo em vista novos atores que expandiram as ameaças ao homem, todavia observa-se que a história dessas conquistas é dos povos ocidentais.


    José Luiz Quadros Magalhães (2012) salienta que os Direitos Humanos como históricos trazem consigo também características políticas. Dessa forma, a naturalização dos Direitos Humanos é um perigo, pois expressa o poder de quem pode dizer que é natural, o que é natureza humana. Assim se os Direitos Humanos não são históricos, mas sim direitos naturais, pergunta-se quem é capaz e quem pode determinar o que é natural para o humano no quesito direito. Já quando se afirma os Direitos Humanos como históricos, admite-se que somos autores da história, onde o conteúdo destes direitos deve construído pelo diálogo aberto, sem hegemonias (p. 49).


    Deve-se assim ter em mente que os Direitos Humanos como processos culturais não podem ser vistos como situações neutras, arbitrariamente definidas por um poder dominante, mas como um caminho necessário para o desencobrimento do diferente, isto é, com o objetivo de resgatar a diversidade e transformar a racionalidade uniformizadora e homogeneizante presente na modernidade ocidental.


    Em frase dotada de clareza e profundidade Douzinas (2009) afirma que “os direitos humanos são os valores de um mundo sem valor” (p. 223), pois a ideologia dos Direitos Humanos tem o objetivo de incluir todos os indivíduos dentro de uma cultura uniformizante, desconhecendo sua individualidade e valores. Acrescenta ainda que os “direitos não são universais nem absolutos; eles não pertencem aos homens abstratos, mas a pessoas determinadas em sociedades concretas com a sua infinita modificação de circunstâncias, tradição e prerrogativa legal” (p. 113).


    Boaventura ainda destaca que é de extrema importância o diálogo como mecanismo para a reconstrução dos Direitos Humanos, pois


    na medida em que todas as culturas possuem concepção distintas de dignidade humana, mas são incompletas; haver-se-ia que aumentar a consciência dessas incompletudes culturais mútuas, como pressuposto para um diálogo intercultural. A construção de uma concepção multicultural dos direitos humanos decorreria desse diálogo intercultural (SOUZA SANTOS apud PIOVESAN, 2008).


    Busca-se o desenvolvimento dos Direitos Humanos com a participação e olhar dos países do sul, no qual seja apresentado um repensar da ocultação desses povos e a precisão de desocultamento de suas culturas, tradições e raízes. Somente assim poderemos ter um Direitos Humanos efetivo e aplicável a todos os povos. Novos olhares, novas visões precisam insurgir na luta por seus direitos e espaço para ser imaginável a realização de diálogo e trocas efetivas de saberes.


    Nesta linha de pensamento, assevera Boaventura,


    Paradoxalmente  e contrariando o discurso hegemônico  é precisamente no campo dos direitos humanos que a cultura ocidental tem de aprender com o sul para que a falsa universalidade atribuída aos direitos humanos no contexto imperial seja convertida, na translocalidade do cosmopolitismo, num diálogo intercultural. (SANTOS, 1997)


    Esse artigo apresenta o início dessa luta. O Direito Internacional ao reconhecer o indivíduo como sujeito de Direito em esfera internacional representa, para Cançado Trindade (2013), uma verdadeira revolução jurídica, onde o próprio indivíduo por si só pode enfrentar a opressão, manifestações de poder arbitrário, podendo buscar criar um mundo melhor (p. 21). Torna-se então efetiva a participação da sociedade civil, elemento essencial do Estado Democrático de Direito.


    2. AS INOVAÇÕES DA CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS NA PROTEÇÃO DOS POVOS TRADICIONAIS


    Ainda que tímido o arcabouço jurídico de proteção ao direito dos povos indígenas, não são raros os casos de violações no que diz respeito a esse grupo. No âmbito regional, a Corte Interamericana de Direitos Humanos (CIDH) já teve a oportunidade de manifestar o seu entendimento por diversas vezes, principalmente no que diz respeito ao direito de propriedade dessas comunidades, como nos dois casos a seguir: Povo Saramaka vs. Suriname e Comunidade Indígena Yakye Axa vs. Paraguai.


    No caso do Povo Saramaka vs. Suriname, encaminhado à Corte em 19 de junho de 2006, alegou-se que o Estado supostamente violou o direito do povo Saramaka, em especial, no que tange: i) ao direito de propriedade, com a efetiva demarcação de suas terras para que eles pudessem gozar do local conforme suas tradições (art. 21 da Convenção Americana sobre Direitos Humanos); e ii) ao efetivo acesso à justiça por parte do Suriname (art. 25 da Convenção Americana sobre Direitos Humanos).


    Por sua vez, a Associação de Autoridades Saramaka e seus representantes ainda peticionaram para que fosse considerada uma suposta violação do direito ao reconhecimento da pessoa jurídica (art. 3 da Convenção Americana sobre Direitos Humanos), pois o Estado não reconheceu a personalidade jurídica desta associação de representação do povo Saramaka.


    Na contestação apresentada pelo Suriname, dentre vários pontos, foi arguido basicamente que: i) o povo Saramaka, ao contrário do que foi alegado nas iniciais, é sim reconhecido como comunidade e pode gozar da propriedade que sempre ocupou; ii) que não violou ao direito de acesso à justiça, pois o ordenamento jurídico do Suriname faz previsão de recurso próprio para o enfrentamento da questão; iii) não foram esgotados os recursos internos; e iv) havia ilegitimidade ativa no presente caso.


    Deste modo, a CIDH teve a oportunidade de afirmar, por unanimidade, que o Estado violou o direito de propriedade do povo Saramaka e que, de fato, não reconheceu a personalidade jurídica do mesmo. Ademais, concluiu que as provas e alegações presentes nos autos demonstraram que o Estado falhou na garantia da proteção judicial deste grupo.


    Dentre os principais tópicos decididos unanimemente pela Corte, em 28 de novembro de 2007, cabe destacar que: i) o Suriname deve delimitar, demarcar e outorgar o título coletivo do território ao povo Saramaka, sem que isso resulte em prejuízo aos membros de outras comunidades indígenas; ii) o Suriname deve outorgar o reconhecimento legal da capacidade jurídica coletiva aos membros do povo Saramaka, a fim de garantir-lhes o efetivo acesso à justiça; e iii) o Suriname deve eliminar ou modificar o seu ordenamento jurídico naquilo que possa, porventura, impedir que o povo Saramaka tenha efetiva proteção ao direito de propriedade e acesso à justiça, garantindo, ainda, uma maior participação dos seus membros através de consultas prévias e acesso à informação aos projetos ou investimentos que possam afetar o seu território.


    Já no caso da Comunidade Indígena Yakye Axa vs. Paraguai, submetida à apreciação da Corte em 17 de março de 2003, além das alegações de violações do direito de propriedade (art. 21 da Convenção Americana sobre Direitos Humanos) e direito de proteção judicial (art. 25 da Convenção Americana sobre Direitos Humanos), foi trazido à baila uma possível violação ao direito à vida e das garantias judiciais consagradas, respectivamente, nos artigos 4º e 8º da Convenção Americana sobre Direitos Humanos.


    Basicamente, o fator motivador foi que, de acordo com a Comissão Interamericana, o Paraguai não garantiu o direito de propriedade ao grupo Yakye Axa, uma vez que desde 1993 o pedido de reconhecimento do título coletivo do território em que viviam ainda se encontrava sob avaliação, sem que o Estado tenha oferecido meios eficientes de acesso à justiça aos seus membros.


    Por conta da demora na análise deste pedido, a comunidade ainda passou a enfrentar uma situação de extrema vulnerabilidade, na qual seus membros sofriam com a escassez de alimentos, falta de atendimento médico adequado e privação ao saneamento básico satisfatório, portanto, alegavam um risco à própria vida.


    Na contestação apresentada pelo Paraguai, dentre vários pontos, foi arguido que: i) os meios judiciais e administrativos sempre estiveram ao alcance da comunidade Yakye Axa, no entanto, seus membros não souberam propor e defender seu pleito da forma prevista em lei; ii) o povo Yakye Axa não tinham a posse ou propriedade do território reivindicado e, além disso, não tinha o número mínimo de membros que a lei requer para a outorga do território ancestral; e iii) não há demora em análise do pedido de reconhecimento de título, pois a personalidade jurídica da comunidade só foi reconhecida em 2001, portanto, somente seria possível o pleito coletivo a partir dessa data.


    Em 17 de junho de 2005, a CIDH proferiu sentença informando, dentre vários tópicos, que: i) a análise do pedido de reivindicação do território foi desproporcional, pois extrapolou o prazo razoável para se chegar a uma solução definitiva; ii) embora a lei assegure meios efetivos de acesso à justiça, o Paraguai deveria observar se, de fato, isso estava sendo garantido aos membros da comunidade Yakye Axa; iii) ainda que a personalidade jurídica da comunidade tenha sido reconhecida em 2001, seu reconhecimento só serve para formalizar os direitos que sempre existiram, portanto, não seria correto alegar que o direito da comunidade surgiu a partir de 2001; iv) o Paraguai violou o direito de propriedade do povo Yakye Axa, pois apesar de reconhece-lo em seu ordenamento jurídico não adotou meios eficazes para que isso fosse uma realidade na vida dos membros da comunidade; e v) no bojo do processo não foram apresentados elementos suficientes que pudessem atestar que o Paraguai violou o direito à vida dos membros da comunidade Yakye Axa.


    A Decisão ainda dispôs, por unanimidade, que o Paraguai deveria: i) identificar as terras da comunidade Yakye Axa e outorgar o título definitivo do território em um prazo máximo de três anos; ii) garantir os bens e serviços essenciais para a subsistência da comunidade; iii) criar meios jurídicos eficazes para que os povos indígenas tenham direito à propriedade; pagar os danos materiais; entre outros.


    Nesse sentido, observa-se que apesar das legislações internas muitas vezes contemplarem direitos e garantias aos membros de comunidades indígenas, os Estados falham na sua prestação e comprometem a sua eficácia. Portanto, não seria correto entender que a constituição de um país ou a lei cria, por si só, os direitos. Herrera Flores acredita que os direitos poderão ser efetivos somente a partir de um processo de luta, que deve ser constante, uma vez que:


    (...) una norma, y esto hay que reconocerlo desde un principio, no es más que un medio, un instrumento a partir del cual se establecen cauces, pro-cedimientos y tiempos para satisfacer, de un modo “normativo”, las necesidades y demandas de la sociedad. Una norma nada puede hacer por sí sola, ya que siempre de-pende del conjunto de valores que impera en una sociedad concreta (HERRERA FLORES, 2008, pp. 34-35).


    Os Direitos Humanos, a partir de uma racionalidade crítica, de resistência e multicultural apresenta-se como caminho para o rompimento das separações e encobrimentos concluídos pela modernidade ocidental. Portanto, a jurisprudência aqui analisada deixa claro o objetivo de apresentar os indígenas em sua essência. Os povos nativos não são pré-modernos nem atrasados, mas um povo forte em seus valores e experiências, que lhe proporcionaram a capacidade de enfrentar a modernidade colonial. Apresentam a nós, homens brancos e modernos, o conceito de Bem Viver, onde superamos o tradicional conceito de desenvolvimento, introduzindo uma visão baseada na diversidade.


    O Bem Viver revela os erros e as limitações das diversas teorias do chamado desenvolvimento. Critica a própria ideia de desenvolvimento, transformada em uma enteléquia que rege a vida de grande parte da Humanidade que, perversamente, jamais conseguirá alcançá-lo. Por outro lado, os países que se assumem como desenvolvidos mostram cada vez mais os sinais de seu mau desenvolvimento. E isso em um mundo em que as brechas que separam ricos e pobres, inclusive em países industrializados, se alargam permanentemente (ACOSTA, 2016, p. 24)


    Assim, é imprescindível a superação das desigualdades existentes entre os povos. Para um Direitos Humanos efetivo é preciso descolonizar e despatriarcalizar. O Bem Viver é um projeto libertador e tolerante, sem preconceitos e dogmas. Um projeto que visa o diálogo entre culturas, baseado no direito à diversidade.


    3. CONCLUSÃO


    A construção do Estado Moderno ocorreu a partir de um projeto hegemônico, onde se impõe uma cultura sobre o outro inferior. Após o “descobrimento” da América o europeu tem o desafio de lidar com as populações originárias e para tanto se utiliza de métodos impositivos para “domesticá-los” e “civilizá-los”. Nesse sentido, podemos concluir que:


    1.Por fazer parte de uma minoria, as comunidades indígenas sofrem discriminação e muita pressão para assimilar-se com a cultura das sociedades que as cercam, comprometendo a continuidade da sua própria cultura ancestral;


    2.Embora amparadas formalmente, as comunidades indígenas sofrem até os dias atuais para ter reconhecido seus direitos mais básicos, como: saúde, educação, proteção judicial e garantia à propriedade de caráter comunal;


    3.É preciso que os Estados adotem políticas públicas que permitam que as comunidades indígenas sejam previamente consultadas e tenham acesso à informação sobre projetos e investimentos que possam afetar o seu território, conforme a CIDH decidiu na sentença do caso Saramaka vs. Suriname;


    Obviamente, não há qualquer pretensão de exaustão do tema em tão breves considerações ou a perspectiva de que a adoção de uma ação específica será a solução duradoura para a questão dos povos tradicionais. No entanto, mister que os Estados estejam mais sensíveis para as questões dos grupos minoritários, pois corre-se o risco de perder, definitivamente, os representantes de uma cultura tão rica que faz parte da própria existência da América Latina.


    BIBLIOGRAFIA


    ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São Paulo: Autonomia, 2016.


    BRANT, Leonardo Nemer Caldeira (org). Comentário a Carta das Nações Unidas. Belo Horizonte: Editora CEDIN, 2008.


    CANÇADO TRINDADE, Antônio Augusto. A visão humanista do Direito Internacional. Belo Horizonte: Editora Del Rey, 2013.


    DOUZINAS, Costas. O fim dos Direitos Humanos. Tradução: Luzia Araújo, São Leopoldo: Unisinos, 2009.


    DUSSEL, Enrique. 1492  O Encobrimento do outro  A origem do “mito da modernidade”. Petrópolis: Vozes, 1993.


    HERRERA FLORES, Joaquin. La Reinvención de los Derechos Humanos. En: Ensayando. Atrapasueños, Sevilla, 2008.


    MAGALHÃES, José Luiz Quadros de. Estado Plurinacional e Direito Internacional. Curitiba: Juruá Editora, 2012.


    PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e Direito Constitucional Internacional. São Paulo: Saraiva, 2008.


    QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Eduardo (coord). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Colección Sur Sur, CLACSO, Ciudade Autónoma de Buenos Aires, setembro de 2005.


    SANTOS, Boaventura de Souza. Por uma concepção multicultural dos Direitos Humanos. In: Revista Crítica de Ciências Sociais, nº 48, junho de 1997, págs. 11-32.


    SANTOS, Boaventura de Souza. Para uma concepção multicultural dos Direitos Humanos. In: Contexto Internacional. Rio de Janeiro, nº 1, vol. 23, jan./jun. 2001.

    


    
      
        1 Mestre em Direito Internacional Público e Europeu pela Universidade de Coimbra, bacharel em Direito pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Advogado.

      


      
        2 Mestre em Direito Internacional Público e Europeu pela Universidade de Coimbra, especialista em Direito Internacional pelo Centro de Direito Internacional, bacharel em Direito pela PUC Minas.

      


      
        3 Frisa-se que a análise breve do caráter universal dos Direitos Humanos não tem como objetivo negar-lhe essa característica, entretanto faz-se mister que o paradigma da modernidade seja rompido para que os Direitos Humanos possa dar voz e construir mecanismos para que todos sejam ouvidos, sem perder sua cultura e sua história.

      


      
        4 Somente com a Declaração Universal dos Direitos do Homem, adotada em 10 de dezembro de 1948, que se explana de modo amplo as normas substantivas sobre Direitos Humanos. A partir de então todas as convenções encontrariam inspiração e princípio (BRANT, 2008, p. 24).

      

    

  


  
    AS DESOBEDIÊNCIAS NÃO-VIOLENTAS COMO ELEMENTO ANÁRQUICO DA DEMOCRACIA


    Bárbara Nascimento de Lima1


    INTRODUÇÃO


    Este pequeno artigo é divido em três seções. Na primeira delas apresentamos os conceitos de democracia formal e democracia real de Jacques Rancière, fazendo um paralelo com a proposta teórica de algumas autoras que, de maneira semelhante, denominam a democracia (ou ausência de democracia) em que vivemos de pós-democracia. Ainda na primeira seção apontamos a relação existente entre democracia real e anarquia. Baseando-nos nos estudos de Rancière, objetivamos demonstrar como a utilização de categorias e títulos (nascimento, riqueza, competência, mérito) de distinção entre governantes e governados impossibilita o exercício democrático ao hierarquizar as relações e ao restringir o poder a pequenos grupos. Sob esse raciocínio preconizamos, ao final, que democracia real seria estabelecida, portanto, a partir de seu elemento anárquico: no fundamento que é precisamente a ausência de fundamento (ou a ausência de títulos e categorias).


    Considerando o vínculo indissociável entre obediência e legitimidade, escrevemos, na segunda parte, a respeito das ações desobedientes e sua relação com algumas das estruturas de poder que acompanham a tradição ocidental. Em seguida nos concentramos na proposta de desobediência civil elaborada por Henry David Thoreau, apresentando algumas críticas às limitações imposta à desobediência pela tradição liberal. Baseando-nos nas obras do autor e historiador Howard Zinn criticamos, posteriormente, a circunscrição da desobediência civil aos limites da lei e da ordem.


    Por fim, já na terceira seção, elaboramos a conclusão deste artigo como uma tentativa de assinalar a correspondência entre as ações desobedientes não-violentas e a democracia real a partir daquilo que consideramos ser seu elemento anárquico, como se verá a seguir.


    1. DEMOCRACIAS


    Segundo Jacques Rancière (2014, p. 91) vivemos em sociedades e Estados que se denominam “democracias” e que, por esse termo, distinguem-se das sociedades governadas por Estados sem lei ou pela lei religiosa. Ao se diferenciarem de governos totalitários, ditatoriais e de teocracias, essas sociedades e estados clamam para si o status de democrático, valendo-se, para tanto, também, do argumento de legitimidade presente na existência de um sistema representativo2 como critério determinante da democracia.


    Existimos em estados nos quais o poder é duplamente limitado pelo reconhecimento das liberdades individuais e da soberania popular e cujas vantagens jamais esquecemos: podemos escolher nossos representantes a partir de um sistema representativo com a possibilidade de, até mesmo, verificar a ocorrência ou não de fraude sem que isso coloque em risco nossas vidas (pouco importa, nesses casos, que aqueles eleitos assim se mantenham no poder através de legendas intercambiáveis ou de golpes midiáticos). Podemos viver em estados nos quais a administração pública mantém-se ímpia (salvo no que diz respeito a contratos públicos, quando o interesse de partidos dominantes se confunde com a própria Administração, sendo, esta última parte, mero detalhe necessário à realização de objetivos maiores). Da mesma forma, nossas garantias e liberdades individuais são preservadas (não importando a brutal exceção reservada ao que se refira à proteção e segurança das fronteiras e território ou àquelas pessoas que possuam determinado tipo de cor ou classe social). Podemos viver em estados nos quais a liberdade de imprensa é garantida, permitindo que qualquer pessoa possa fundar um jornal ou uma emissora de televisão (sendo pouco relevante que esta mesma pessoa obtenha êxito sem o auxílio das grandes potências econômicas). Vivemos, afinal, em uma democracia de forma, que simula, através de suas instituições uma falsa prática democrática. (RANCIÈRE, 2014).


    Jacques Rancière (2014) nos fala da existência dessa democracia formal cujas leis e instituições nada mais são do que instrumentos pelos quais a classe burguesa exerce seu poder. Essas instituições e leis constituem um sistema de aparências que encobre a tentativa de preservar dois bens que se apresentam como sinônimos: o governo dos melhores e a defesa da ordem proprietária. O já citado autor nos mostra com o conceito de democracia formal a diferença entre sistemas e instituições formalmente democráticas e sociedade democrática (que constantemente pressionam o governo com suas demandas, acarretando o declínio da autoridade e tornando os indivíduos e os grupos rebeldes à disciplina e aos sacrifícios exigidos pelo interesse comum). (RANCIÈRE, 2014, p. 15).


    Podemos compreender como democracia formal o sistema de entidades jurídicas e instituições governamentais baseadas no conceito de soberania popular. Em consonância com este raciocínio, a ideia de “forma” encontra-se em oposição à realidade de um poder que pertenceria a uma comunidade popular. (RANCIÈRE, 1998, p, 87).


    A partir da noção de soberania popular cria-se uma democracia vazia de significado cujo poder normatizado segue aquilo que é prescrito pelo interesse econômico. O que percebemos, na democracia formal, é a transformação de toda prática humana em mercadoria pela mutação simbólica pela qual todos os valores perdem importância e passam a ser tratados como mercadorias, portanto, disponíveis para uso e gozo seletivos, em um grande mercado que se apresenta como uma democracia de fachada. (CASARA, 2017, p. 37).


    Essa espécie de democracia, formal em sua essência, é considerada pelo autor, de forma irônica, como a “boa democracia”: uma forma de governo e de vida social capaz de controlar o duplo excesso de atividade coletiva ou de retração individual inerente à vida democrática. (RANCIÈRE, 2014, p. 17). Pois, a democracia real, se considerada como forma de vida política e social, é, para os adeptos desse “bom governo”, o reino dos excessos que inevitavelmente acarretará a ruína e a destruição do governo democrático (formal), devendo, portanto, ser por ele reprimida.


    Na democracia formal podemos perceber a existência de instituições ditas democráticas (ordenamento jurídico, eleições, sistema judiciário) que, em verdade, funcionam pro forma, carentes de conteúdo substancial e nas quais poder econômico e político se confundem. Nela, esses mesmos poderes políticos e econômicos condicionam o direito, permitindo sistematicamente a ocorrência de manifestações de poder que escapam da legalidade e que, muitas vezes, se realizam pelo e através do próprio direito.


    Podemos comparar a proposta de democracia formal de Jacques Rancière (2014) com aquilo que Colin Crouch (2000) chama pós-democracia. Para esse último autor, ao mesmo tempo em que eleições existem e têm a possibilidade de alterar governos, o debate eleitoral público é um espetáculo controlado, gerenciado por especialistas em técnicas de persuasão. Simultaneamente, a massa de cidadãs não eleitas permanece passiva, inerte. Nesse cenário, por detrás dos jogos eleitorais, a política é concretamente realizada por políticas eleitas e elites econômicas com a sobreposição dos interesses privados e econômicos aos demais interesses.


    Para Colin Crouch (2000) sob as condições da pós-democracia há pouco espaço e esperança para uma agenda de fortes políticas igualitárias que proponham a redistribuição de poder e riqueza ou que sejam capazes de restringir interesses poderosos como o do capital, por exemplo.


    Jacques Rancière, por sua vez, (1998) propõe o termo pós-democracia em uma outra obra sua para que possamos refletir sobre o paradoxo presente no discurso dominante acerca da democracia: em nome desta enfatiza-se a prática consensual que acarreta a supressão da ação política. Segundo o autor, a pós-democracia é mais um habitat do que luta propriamente dita. Ela é o local no qual estamos inseridos sob o jugo da lei ao invés de uma posição que demande ação e decisão. A pós-democracia, dessa forma, reduz-se aos mecanismos do estado e da combinação de trocas e interesses geridos por especialistas.


    Para Thomas Hauer (2015) o termo pós-democracia apareceu recentemente na teoria política e sociológica como parte de uma tentativa de compreender as patologias modernas da democracia liberal, definindo-a como crítica. O termo, no entanto, precisa ser analisado detalhadamente dentro de cada contexto em que é apresentado. Afirmar que vivemos em um estado pós-democrático pressupõe, inevitavelmente, a existência de um estado democrático anterior, o que, como veremos a seguir, pode não ser verificável dependendo do viés analítico e da proposta teórica empregado.


    Rubens Casara (2017) em seu livro Estado Pós-democrático: neo-obscurantismo e gestão dos indesejáveis retrata esse estado pós-democrático como uma superação negativa do Estado Democrático de Direito a partir do surgimento de uma nova razão neoliberal. Embora o autor critique o Estado Democrático de Direito3, sua proposta revela a ideia de que os direitos fundamentais, cuja existência impõe limites ao exercício do poder através de uma ordem constitucional, constituem um tipo de ordenamento no qual o poder público está rigidamente limitado e vinculado à lei adequada à normatividade constitucional, tanto no plano substancial (relativo aos conteúdos relevantes) quanto no plano procedimental (relativo às formas processualmente vinculantes). (CASARA, 2047, p. 19-20). Tal configuração jurídica constitucional teria, para o autor, o condão de limitar os espaços de arbítrio e opressão, revelando um estado minimamente democrático cuja transição para o estado pós-democrático, dar-se-ia em virtude de uma crise causada pelo neoliberalismo.


    Colin Crouch (HAUER, 2015), por sua vez, apresenta o termo pós-democrático do ponto de vista do movimento e não de superação. Ainda assim, entretanto, é possível vislumbrar, por de trás da expressão, a ideia de uma sociedade ou de um estado preexistente que fosse, inequivocamente, democrático. Conforme se pretende demonstrar a seguir, o estado democrático de direito jamais apresentou-se como democrático por prescindir de um único fundamento: a anarquia (ou, nas palavras de Rancière, pela própria ausência de fundamento).


    1.1. Democracia e anarquia


    Para Jacques Rancière (2014, p. 9) a democracia real seria uma democracia em que a liberdade e a igualdade não seriam mais representadas nas instituições da lei e do Estado, mas seriam encarnadas nas próprias formas da vida material e da experiência do sensível. Essa democracia relaciona-se com o povo e seus costumes, com a sociedade democrática que leva em consideração o direito à diferença, o respeito das minorias e a existência de ações afirmativas. Para o autor democracia não se confunde com regime político ou como uma forma/modo de vida fundada na ideia de pluralismo ou respeito à tolerância. Segundo Jacques Rancière (2000, p. 124)


    A democracia é, propriamente dita, a instituição simbólica do político na forma do poder daqueles que não são designados a exercer o poder  uma ruptura na ordem da legitimidade e da dominação. A democracia é o poder paradoxal daqueles que não contam: a contagem daqueles que não são contados.


    Jacques Rancière (2014), mais adiante em sua obra, nos explica que a democracia, nos dias de hoje, parece ter dois inimigos. O primeiro e mais evidente deles são os governos arbitrários, classificados entre totalitários, ditatoriais e tirânicos. Por outro lado, a democracia atual também se opõe ao que se chama simplesmente de vida democrática. A vida democrática, identificada com o princípio anárquico, afirma o poder do povo e tem seu grande exemplo nas experiências nos movimentos pelos direitos civis e pela dessegregação nas décadas de 1960 e 1970 nos Estados Unidos. Uma contestação militante permanente, que intervinha em todos os aspectos da atividade dos Estados e desafiava todos os princípios do bom governo (a autoridades dos poderes públicos, o saber dos especialistas e o savoir-faire dos pragmáticos). (RANCIÈRE, 2014, p. 16).


    Dessa forma, o exercício da vida democrática e, consequentemente, a realização da democracia aqui chamada de real requer a presença de uma atividade coletiva permanente como forma de vida/existência política e social. Ela requer, como nos ensina Jacques Rancière, vitalidade democrática.


    2. DESOBEDIÊNCIAS


    A desobediência traz em si um enorme paradoxo: ao mesmo tempo em que a tradição ocidental a repele, cultuando a obediência como pedra angular da existência humana e como virtude fundamental da humanidade que permite a organização social, a desobediência se faz presente nos principais mitos fundadores dessa mesma cultura, tanto na tradição judaica e cristã quanto na tradição helênica4. Deste modo a desobediência se apresenta como suposta condição que impede a organização e produção das atividades humanas e constituição da civilização ao mesmo tempo em que atua, também, como propulsora do desenvolvimento humano. (LAUDANI, 2014).


    Para Erich Fromm (1984, p. 9) a história humana começou por um ato de desobediência e não é improvável que seja encerrado por um ato de obediência5. Segundo o autor, durante toda nossa história a obediência foi considerada uma virtude enquanto a desobediência, um vício. Essa organização social pautada na obediência tem sua razão de ser, segundo o autor, na dominação de minorias sobre maiorias, dominação esta que se perpetuou ao longo dos séculos de nossa história.


    Sob a perspectiva política a desobediência permanece, na modernidade, como tabu e como atividade proibida que fere o primado da obediência (sem a qual seria impossível a constituição e manutenção da civilização). A política moderna, alicerçada em uma vontade de ordem, cria artificialmente a ideia de obediência, já que carente de fundamento objetivo transcendente (LAUDANI, 2014). No entanto, como nos mostra Raffaele Laudani (2014, p. 48) a rejeição da autoridade existente  seja ela política, eclesiástica, ou mesmo das “tradições”  é o ponto de partida do sujeito moderno, o ato que permite ao indivíduo sair do estado de “minoridade” em que esteve até aquele momento e viver, finalmente, uma existência adulta, racional e livre.


    Segundo Erich Fromm (1984) a humanidade permanece evoluindo6 por atos desobedientes de pessoas que se recusaram e se recusam a aquiescer com a ordem vigente e que ousaram dizer não ao poderes constituídos, seja em nome de sua consciência, de sua fé ou de seu avanço intelectual. Para o autor é precisamente o fato de desobedecermos às autoridades que tentam nos amordaçar que nos permite descobrir e redescobrir novas ideias, possibilitando o advento da mudança.


    Talvez, então, como nos alerta Foucault, o problema da opressão seja, precisamente, a monstruosidade dos governados, cuja obediência torna aceitáveis, desejáveis e suportáveis certas formas delirantes de poder. (GROS, 2004). Para Foucault (GROS, 2004, p. 1), existe um engajamento espontâneo, apaziguado e definitivo que consente e acolhe sistemas de determinações externas de sorte que devemos sempre nos questionar se a questão central da desobediência são as formas de poder, hierarquia e opressão que nos cercam ou a passividade com a qual as recebemos.


    Howard Zinn (1997), ao final de maio de 1970 em um debate sobre o tema da desobediência civil realizado na Johns Hopkins University com o filósofo Charles Frankel, nos disse algo semelhante: o problema é a obediência civil. O problema não é resistir através da desobediência. Ao contrário, o problema é a obediência de milhões pessoas a ditadores e a governos sem questionar as ações de seus líderes. O problema é a insistente obediência das pessoas, ainda que confrontadas com a pobreza, com a fome, com a crueldade e com as guerras do mundo. Admitimos esse problema quando nos confrontamos com o nazismo alemão do século XX: we know that the problem there was obedience, that the people obeyed Hitler. People obeyed; that was wrong. They should have challenged, and they should have resisted. (ZINN, 1997, 61%).


    A capacidade de dizer não ao poder, à tradição, à superstição e até mesmo ao hábito pode facilmente ser interpretada como a essência da luta contra a autoridade que oprime e exclui. Essa capacidade vincula-se ao que Erich Fromm (1984) denomina de “estado de ânimo crucial” em que o indivíduo deixa seu estado de menoridade e atinge seu pleno desenvolvimento. Para o autor é necessário ter coragem para desobedecer, é preciso que se tenha a coragem de estar só, de errar e de pecar. (FROMM, 1984, p. 15). A coragem, entretanto, não basta. Ela deve estar conjugada com a superação da menoridade de um sujeito que se proponha apto a pensar e agir por si mesmo.


    Desobedecer significa se desvincular do poder do estado, da igreja, da família, das tradições e do hábito, de pessoas e instituições que se utilizam da força, de uma forma ou de outra, para fraudulentamente reivindicar para si a onisciência e a onipotência. (FROMM, 1984). Ao nos desvincularmos dessas instituições e instâncias rompemos com a falsa noção de segurança, estabilidade e ordem, tão presente e forte quanto vazia na tradição ocidental moderna. Podemos observar essa relação nas palavras de Erich Fromm (1984, p. 15):


    Minha obediência me torna parte do poder que cultuo e, por conseguinte, sinto-me forte. É impossível que eu cometa erros, pois ele decide por mim; é impossível que eu fique só, pois ele vela por mim; é impossível que eu cometa um pecado, pois ele não me permite fazê-lo e, ainda que eu peque, a punição será apenas a maneira de voltar a submeter-me ao poder todo-poderoso.


    A desobediência enquanto direito de resistência (espécie de um gênero) existe desde os primórdios da tradição ocidental. Desde a Grécia Antiga com Antígona (FROMM, 1984; SPITZ, 1954) até os dias de hoje com movimentos de protestos como a Primavera Árabe, o Occupy Wall Street e as jornadas de junho de 2013 no Brasil (HARVEY et al, 2012), são inúmeros os exemplos de desobediências que desafiaram a ordem vigente.


    A proposta de desobediência como direito de resistir começou a se concretizar e a assumir contornos mais definidos no século XIX com Henry David Thoreau, quando o autor escreveu seu famoso ensaio A desobediência civil7. Em seu texto, Thoreau explica as razões pelas quais deixou de recolher impostos como forma de protesto contra as medidas adotadas pelo governo federal dos EUA e pelo governo do estado de Massachusetts. Ao questionar a validade de leis injustas e apresentar as ações individuais que podemos realizar para combatê-las, Henry David Thoreau nos mostra o caminho da desobediência como estratégia de retirada de apoio ao governo e resistência.


    Para ele, considerando a existência de leis injustas como uma realidade fática, uma das formas mais eficientes de se desassociar ao mau governo seria a recusa em pagar os tributos por ele instituídos. (THOREAU, 2017, p. 16). Usualmente espera-se que essas leis sejam alteradas, pois o remédio advindo da transgressão seria, em muito, pior dos que os males propriamente ditos. (THOREAU, 2017, p. 17). Mas em termos de eficácia, seria muito mais proveitoso retirar o apoio pessoal e material ao governo, ao invés de esperar que o bem seja realizado através de uma demorada maioria. Segundo o autor, a lei nunca tornará livres os homens; são os homens que precisam tornar livre a lei. São amantes da lei e da ordem os que as observam quando o governo as viola. (THOREAU, 2017, p. 68).


    Pagar tributos equivaleria, portanto, a reconhecer o governo e abster-se de fazê-lo seria a maneira mais efetiva de lidar com ele. Para Henry David Thoreau (2017, p. 19) [...] não importa o que quão pequeno possa parecer o ponto de partida: o que é bem-feito é para sempre. Com a proposta de questionar a relação entre justiça e legalidade, o autor nos mostra a potência de nossa própria consciência ao dizer não ser desejável cultivar tanto respeito pela lei quanto por aquilo que consideramos ser correto e justo. Segundo ele, cidadãos não deveriam abrir mão de sua consciência em prol do legislador, pois eles deveriam ser primeiro seres humanos8, e só depois súditos. (THOREAU, 2017, p. 9). Com a ideia de uma distinção clara entre justiça e lei, afirma ele que a lei [...] nunca tornou os homens sequer um pouquinho mais justos; e, por força de seu respeito por ela, até mesmo os mais bem-intencionados são convertidos diariamente em agentes da injustiça. (THOREAU, 2017, p.9).


    O direito de revolução, isto é, de resistir ao governo, é universalmente reconhecido quando a tirania e a ineficiência deste são grandes e intoleráveis, pois, em determinadas circunstâncias, tanto o povo quanto o cidadão, a despeito de todas adversidades, devem fazer justiça. (THOREAU, 2017, p. 11). Questionando a eficácia de sistemas democráticos de representação em comparação com a tomada de ação individual, Henry David Thoreau (2017, p. 14) refere-se ao ato de votar como uma questão de sorte em que não há uma verdadeira preocupação com o resultado em si, ainda que este seja proferido de acordo com o que se considera correto, pois confia-se na decisão da maioria. Mesmo votar pelo que é correto não é o mesmo que fazer alguma coisa por ele. [...] um homem sábio não deixará o que é correto à mercê da sorte, nem desejará que ele prevaleça mediante o poder da maioria. (THOREAU, 2017, p. 14).


    Mais uma vez percebe-se a relevância atribuída às ações realizadas em consonância com a própria consciência9, além de uma crítica àqueles que se deixam levar pelas decisões de terceiros. Verifica-se também o posicionamento do autor em relação ao voto, cujo ato não necessariamente representa o agir eficaz de acordo com o que se considera justo.


    Nos dias de hoje, talvez mais do que nunca, governos e pessoas continuam debatendo o que David Spitz (1954) chama de problemas fundamentais da obrigação política. Para o autor existem, por um lado, aqueles que, em nome do dever, dizem ser obrigação de qualquer cidadão obedecer a lei ao mesmo tempo em que, por outro, existem aqueles que, assim como Thoreau, acreditam ser a obrigação primária de um cidadão agir de acordo com sua própria consciência. Desde Thoreau até os dias de hoje foram incontáveis as autoras e autores que escreveram e teorizaram sobre a desobediência civil, tanto dentro da tradição liberal quanto da tradição constitucionalista10. O que pretendemos abordar neste artigo, no entanto, são os contornos legais e os limites atribuídos à desobediência (incluindo sua própria classificação como “civil”) e aos desobedientes.


    O exercício da desobediência civil, em sua prática, não necessita de sua positivação. Em verdade, ele não deve ser colocado nem dentro nem fora do direito, mas sim além deste. É preciso lembrar que a justiça não se realiza pelo direito, mas sim, apesar do direito (Informação verbal)11. A colocação da desobediência civil para além do direito é uma tentativa de livrá-la da sua possível transformação em mais um mecanismo jurídico ineficaz e incapaz de promover caminhos alternativos às democracias constitucionais modernas.


    Traduzir a desobediência civil como forma de participação não convencional na produção do direito (uma vez que juridicamente não regulamentada) tolhe por completo, desde seu nascimento, o potencial revolucionário nela contido, na medida em que as ações desobedientes tornam-se meras resistências pontuais, reguladas e controladas pelo próprio poder ao qual elas deveriam resistir. Os contornos e limites do plano jurídico transformam-na em reforma, condenando-a à condição de instrumento intrassistêmico sem força suficiente para resistir ao poder que a subjuga.


    Em 1973 Howard Zinn (2013) já nos alertava para os perigos advindos da submissão da desobediência à lei e à ordem. Para ele, embora a necessidade de mudanças seja reconhecida, as mesmas pessoas que reconhecem essa necessidade clamam pela lei e pela ordem quando a mudança é demandada de forma desordenada. A mudança é reconhecida como necessária e protestos são considerados, inclusive, desejáveis só que dentro de certos limites.


    [...] no exato momento em que começamos a suspeitar que a lei é injustiça solidificada, que a ordem existente esconde uma violência diária contra corpo e espírito, que nossa estrutura política é fossilizada e que o barulho da mudança  ainda que assustador  pode ser necessário, o grito por “lei e ordem” emerge. (ZINN, 2013, p. 4).


    Esse momento de decisão torna-se crucial para determinarmos se uma sociedade irá retroagir em direção a uma segurança espúria ou se ela irá lançar-se para um novo e revigorante caminho. O tempo para soluções tradicionais já não mais existe: precisamos promover mudanças radicais e torrenciais nas estruturas de poder e riqueza e precisamos também pensar em novas formas de ações políticas estratégicas o suficiente para representar a vontade daquelas que até então se encontram silentes, invisíveis e excluídas. Para as crises de nosso tempo, o lento e suposto progresso gerado pela imposição de limites às formas de protesto simplesmente não é suficiente: as demandas de uma democracia radical não serão realizadas com uma abordagem limitada da desobediência civil. (ZINN, 2013, p. 7).


    Estabelecer os contornos da desobediência civil em estrita consonância com o estado de direito e com a proposta de lei e ordem deixa de lado o questionamento de quando esse mesmo estado de direito e essa mesma diretriz de lei e ordem apoiam a luta por liberdade. A ideia de obediência à lei em geral possui um valor intrínseco tão alto que a lei (e o conceito de estado de direito e o de ordem também) acaba sendo considerada sacrossanta, até mesmo quando viola direitos humanos ou quando é utilizada na produção e manutenção de sistemas de poder que excluem e oprimem.


    As razões que explicam nosso comprometimento com o estado de direito remontam um passado longínquo: desde a proposta de adoção de uma Carta Magna houve a intenção de criar um código de leis que poderia ser utilizado para limitar e diminuir a arbitrariedade do poder monárquico e tirano, restringindo o poder soberano ao mesmo tempo em que declarava os direitos dos cidadãos. De fato, as leis têm o potencial para fazer (e não fazer também, é claro) isso. Entretanto, isso não significa que as leis não possam se apresentar também como fonte e instrumento de violências12. (ZINN, 2013).


    Nas palavras de Howard Zinn (2013, p. 12) pressupor que em razão de algumas leis poderem servir à propósitos democráticos todas as leis devem sempre ser obedecidas é oferecer um cheque em branco ao governo  algo que cidadãos em uma democracia jamais deveriam fazer. A desobediência civil pode ser considerada como protestos organizados contra aquilo que consideramos errado e injusto. Podemos afirmar não haver nenhuma evidência que relacione atos de desobediência com uma tentativa de rompimento de todas as leis: não há indicações de que pessoas sejam encorajadas a violar leis em geral a partir de atos de resistências e protestos que sejam organizados a partir do viés da desobediência13. (ZINN, 2013). Cito, mais uma vez, Howard Zinn (1997, 61%), que transfere o problema da desobediência para a obediência:


    We are asked, “What if everyone disobeyed the law?” But a better question is, “What if everyone obeyed the law?” And the answer to that question is much easier to come by, because we have a lot of empirical evidence about what happens if everyone obeys the law, or if even most people obey the law. What happens is what has happened, what is happening. Why do people revere the law? And we all do; even I have to fight it, for it was put into my bones at an early age when I was a Cub Scout. One reason we revere the law is its ambivalence. In the modern world we deal with phrases and words that have multiple meanings, like “national security.” Oh, yes, we must do this for national security! Well, what does that mean? Whose national security? Where? When? Why? We don’t bother to answer those questions, or even to ask them.


    Desobedecer significa participar ativamente do processo democrático na medida em que qualquer um pode fazê-lo. Através da desobediência podemos (e devemos) questionar leis, estados de coisas e condições de existências que se perpetuam ao longo da história a despeito da proposta de desenvolvimento linear adotada pela tradição ocidental e a despeito da classificação democrática que concedemos aos nossos regimes políticos.


    CONCLUSÃO


    Ao desobedecermos reconfiguramos as distribuições entre público e privado tão bem estabelecidas pela democracia formal sobre a qual falamos no início deste texto. Desobedecer significa romper com as hierarquias e com as divisões de poder categorizadas pela riqueza, pela competência e pelo nascimento (poderíamos citar várias outras classificações que nos desigualam). Ao desobedecermos negamos o poder àqueles14 que são destinados a possuí-lo.


    Considerando as possibilidades de uma democracia real (e radical), devemos tentar realizar o exercício de negação de categorias que nos desigualam. Diante desta perspectiva, a única categoria válida para a atribuição de poder seria precisamente a ausência de categoria. Negar categorias de diferenciação significa romper com qualquer ordem hierárquica de poder que clame por nossa obediência, reconhecendo que o único fundamento legítimo é a ausência de fundamento, que desliga o princípio do governo das diferenças sociais e naturais. (RANCIÈRE, 2017, p.59).


    Uma sociedade democrática e consequentemente igualitária apenas pode funcionar se constituída de uma multitude de relações igualitárias, ou seja, de relações que sejam de “igual para igual”. Nesse cenário, apenas a indiferença às capacidades que constroem estruturas hierárquicas deve prevalecer.


    Devemos considerar a possibilidade de que a obediência necessariamente deve passar por um princípio de legitimidade. Pois isso é essencial para que leis se imponham como leis e para que instituições (como o estado democrático de direito, como o judiciário et cetera) possam (supostamente) encarnar o comum da comunidade entre o que comanda e o que é comandado ou entre quem comanda e quem é comandado. Dessa forma, desobedecer representa negar a legitimidade ao outro, tomando-a para si.


    Como já dito anteriormente, em uma democracia real que se propõe a romper com o paradigma das aparências e da formalidade a luta pela igualdade e pela liberdade não se dá pelas instituições formais, pela lei e pelo estado. Em uma democracia real deslocamos a legitimidade da luta para nossas ações através da desobediência, da retirada de nosso consenso que funda e mantém as hierarquias e as estruturas de poder dos nossos governos. Em uma democracia real lutamos por igualdade e por liberdade com nossos próprios atos, desestabilizando a dicotomia público e privado que nos separa das tomadas de decisões que afetam nossos próprios destinos.


    REFERÊNCIAS


    CASARA, Rubens. R. R. Estado Pós-Democrático: neo-obscurantismo e gestão dos indesejáveis. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017.


    CROUCH, Colin. Coping with Post-Democracy. London: Fabian Society, 2000.


    DAVID, Harvey et al. Occupy. São Paulo: Boitempo & Carta Maior, 2012,


    FROMM, Erich. A Desobediência como Problema Psicológico e Moral. In: Da desobediência e outros ensaios. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1984.


    GROS, Frédéric. L’abus d’obéissance. 2004. Disponível em <http://next.liberation.fr/livres/2004/06/19/l-abus-d-obeissance_483621>. Acesso em 20 jan. 2018.


    HAUER, Thomas. Why Post-Democracy? In: British Journal of Arts and Social Sciences, nº II, Vol. 20. London, 2015, p. 88 a 96.


    LAUDANI, Raffaele. O tempo da desobediência: sobre a temporalidade política nos novos movimentos globais. In: Subjetividades e temporalidades: diálogos impertinentes e transdisciplinares. Rio de Janeiro: Garamond, 2014, pp. 47-64.


    LELO, Thales; MARQUES, Ângela Cristina Salgueiro. Democracia e pós-democracia no pensamento político de Jacques Rancière a partir das noções de igualdade, ética e dissenso. In: Revista Brasileira de Ciência Política, nº 15. Brasília, set./dez. 2014, p. 349 a 374.


    MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Desobediência civil hoje: entre a desinstituição e o poder constituinte. In: GONTIJO, Lucas; MAGALHÃES, José Luiz Quadros; MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. Rompimento democrático no Brasil: Teoria Política e Crise das Instituições Públicas. Belo Horizonte: D’Plácido, 2017. P. 205-257.


    RANCIÈRE, Jacques. Disagreement: politics and philosophy. Minneapolis: Universty of Minnesota Press, 1998.


    RANCIÉRE, Jacques. La partage du sensible: esthétique et politique. Paris: La Fabric, 2000.


    RANCIÈRE, Jacques. O ódio à democracia. São Paulo: Boitempo, 2014.


    SPITZ, David. Democracy and the problem of civil disobedience. In: The American Political Science Review, v. 48, n. 2, pp. 386-403, 1954.


    THOREAU, David Henry. A Desobediência Civil. Tradução de José Geraldo Couto. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2017.


    ZINN, Howard. Disobedience and Democracy: nine fallacies on law and order. Chicago: Haymarket Books, 2013.


    ZINN, Howard. The Zinn Reader: Writings on disobedience and democracy. New York: Seven Stories Press, 1997.

    


    
      
        1 Mestranda em Teoria do Direito pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. Bolsista CNPq e pesquisadora dos grupos de pesquisa Teorias Feministas e Teoria Crítica do Direito, ambos da PUC Minas.

      


      
        2 Para Rancière (2014) o sistema representativo tende para a democracia na medida em que se aproxima do poder de qualquer um. No entanto, seria um equívoco considerá-lo como um desdobramento natural do exercício democrático que supostamente o criou como uma tentativa adaptá-lo aos tempos modernos e ao impacto do crescimento das populações. A representação é, em sua origem, o exato oposto da democracia sendo, na verdade, uma forma oligárquica, uma representação das minorias que têm título para se ocupar do espaço público. Até mesmo o sufrágio universal, lugar-comum da proposta igualitária, seria, para o autor, uma forma mista originada na própria oligarquia, desviada pelo combate democrático e constantemente reconquistada e recapturada pelas oligarquias, que propõem seus candidatos, submetendo-os às decisões do corpo eleitoral. Podemos observar uma crítica semelhante no trabalho de Crouch (2000), para quem eleições e discussões eleitorais que ainda têm o potencial de alterar governos são transformadas em espetáculos controlados, organizados por profissionais altamente técnicos que selecionam cuidadosamente quais temas serão abertos para a discussão e para o debate público.

      


      
        3 É importante frisar que, para os “oprimidos” e indesejáveis, o Estado Democrático de Direito nunca passou de uma aspiração. Hoje, no Estado Pós-Democrático, grande parte da sociedade não percebe a mudança paradigmática. Para os que sempre foram indesejáveis dentro da lógica capitalista, de fato, pouco mudou. Outros, porém, ainda não perceberam que se tornaram descartáveis. Da mesma forma que a ditadura instaurada em 1964 democratizou a tortura, antes reservada apenas aos mais pobres, o Estado Pós-Democrático ampliou o âmbito de incidência do autoritarismo. No Brasil, isso foi fácil em razão da tradição autoritária em que o brasileiro está lançado. (CASARA, 2017, p. 73).

      


      
        4 Para Raffaele Laudani (2014) a desobediência fundante da tradição judaica e cristã, presente na história de Eva e Adão que se recusam a obedecer às ordens divinas de não comer da árvore do conhecimento, possibilitou ao ser humano se constituir como tal, diferente e superior às outras criaturas do paraíso, não pela vontade do Criador, mas em virtude de uma livre escolha. (LAUDANI, 2014, p. 47). Da mesma forma, na tradição helênica, foi o ato de desobediência de Prometeu que permitiu o progresso humano a partir do momento em que ele preferiu ser eternamente acorrentado a uma pedra do que se tornar um servo obediente dos deuses. Segundo Erich Fromm (1984) Eva e Adão tornaram-se livre depois de desobedecerem, ato que lhes abriu os olhos e que rompeu com o vínculo primário com a natureza, transformando-os em indivíduos. Assim, o pecado original (ação desobediente) ao invés de corromper a humanidade tornou-se o começo de sua história. Prometeu, da mesma forma, ao roubar o fogo dos deuses estabelece os fundamentos para a evolução do homem.

      


      
        5 Segundo Erich Fromm (1984, p. 11) se a capacidade de desobedecer constituiu o início da história humana, a obediência bem poderia, como afirmei, provocar o fim da história humana. Não falo simbólica ou poeticamente. Existe a possibilidade, ou até mesmo a probabilidade, de que a raça humana destrua a civilização e mesmo toda a vida sobre a Terra dentro dos próximos cinco a dez anos. Não há racionalidade ou sentido nisso. Mas o fato é que, enquanto vivemos, tecnicamente, na Era Atômica, a maioria dos homens  inclusive a maior parte dos que estão no poder  ainda vive, emocionalmente, na Idade da Pedra: embora nossa matemática, nossa astronomia e nossas ciências naturais sejam do século XX, a maior parte de nossas ideias sobre política, Estado e sociedade precede de muito a era das ciências. Se a humanidade cometer suicídio, será porque as pessoas obedecerão àqueles que lhes ordenaram que apertem os botões mortais; porque obedecerão às paixões arcaicas do medo, do ódio e da ambição; porque obedecerão a chavões obsoletos sobre soberania do Estado e honra nacional. Os líderes soviéticos falam muito em revoluções e nós, no “mundo livre”, falamos muito em liberdade. Entretanto, eles e nós desestimulamos a desobediência  na União Soviética, explicitamente e através da força, e no mundo livre, implicitamente e através dos métodos de persuasão.

      


      
        6 Embora o autor se refira ao termo “evolução” de forma alguma neste artigo aderimos a proposta teórica de desenvolvimento linear humano segundo o qual a humanidade estaria em constante progresso.

      


      
        7 Inicialmente Thoreau conferiu o título Resistence do Civil Disobedience ao seu texto, que se apresentava como uma reformulação de sua conferência The Relation of the Individual to the State. Como nos ensina Raffaele Laudani (2014, p. 56) o título não foi escolhido diretamente pelo autor, mas dado postumamente por militantes abolicionistas cristãos americanos próximos a ele como contribuição ao debate mais amplo sobre a relação entre obrigação política e consciência moral.

      


      
        8 Preferimos, neste pequeno artigo, substituir o emprego do vocábulo homens por seres humanos ou pessoas como forma de resistência à sociedade patriarcal em que vivemos. Reconhecemos os diferentes significados filosóficos e teóricos que a palavra homem pode apresentar nos diversos contextos em que aparece. Entretanto, mantemos nosso posicionamento como tentativa de opor-nos a invisibilidade e opressão de mulheres e de sujeitos que se identificam com outros gêneros na própria academia e na sociedade que nos permeia.

      


      
        9 Só podem me coagir aqueles que obedecem a uma lei mais elevada que a minha. (THOREAU, 2017, p. 25).

      


      
        10 Para Andityas Soares de Moura Costa Matos (2017) podemos compreender as diversas fundamentações teóricas e os principais momentos de conceituação da ideia de desobediência civil a partir das tradições liberais e constitucionalistas (embora, em diversos casos, ambas se emaranhem e se integrem).

      


      
        11 Palestra proferida por Andityas Soares de Moura Costa Matos no Congresso sobre Democracia, Decolonialidade e Direitos Humanos, Belo Horizonte, 27 out. 2017.

      


      
        12 Howard Zinn (1997, 61%), em outro momento, nos apresenta uma perspectiva interessante sobre a relação entre lei e história que vale a pena ser apresentada neste ensaio: Law is very important. We are talking about obedience to law  law, this marvelous invention of modern times, which we attribute to Western civilization, and which we talk about proudly. The rule of law, oh, how wonderful, all these courses in Western civilization all over the land. Remember those bad old days when people were exploited by feudalism? Everything was terrible in the Middle Ages  but now we have Western civilization, the rule of law. The rule of law has regularized and maximized the injustice that existed before the rule of law, that is what the rule of law has done. Let us start looking at the rule of law realistically, not with that metaphysical complacency with which we always examined it before.

      


      
        13 Ao contrário, Howard Zinn (2013) nos mostra que os atos de desobediência civil têm, de fato, um potencial proliferador. Tal efeito, no entanto, se dirige a certas leis ou condições e encorajam atos semelhantes. Como exemplo o autor cita os sit-ins de 1960 que provavelmente ajudaram a realização das Freedon Rides de 1961 que, por sua vez, provavelmente ajudaram a estimular as demonstrações de direito civil ao final de 1961 e durante 1962 e 1963.

      


      
        14 Escrevo aqui no masculino por que, em gral, são os homens que possuem o poder.

      

    

  


  
    Crime e Direito: entendendo a lógica moderna pela visão do novo constitucionalismo decolonial


    José Luiz Quadros de Magalhães1


    Quem diz o que é crime? Quem diz o que é normal?


    Neste ensaio vamos procurar desconstruir a naturalização do crime e da “anormalidade” e a crença de que o Direito Penal possa resolver o grave problema da extrema violência das sociedades capitalistas liberais modernas.


    Nesta primeira frase temos muitos conceitos a serem discutidos para que possamos chegar a algum caminho que possa apontar a compreensão do tema. As duas perguntas iniciais nos guiarão.


    Primeiro pressuposto: o crime e a anormalidade não são conceitos naturais, mas sim, construções históricas que, portanto, variam no tempo e no espaço. Vários equivocos que são cometidos e perpetuados nas políticas de redução da violência decorrem da percepção equivocada de que o crime é algo natural. Somos seres históricos que construímos históricamente nossas sociedades, sistemas políticos, sociais e econômicos. A naturalização do que é histórico não é entretanto apenas uma percepção simplista equivocada, um erro, mas é também um projeto de poder, uma distorção proposital, ideológica, utilizando aí o termo ideologia no sentido de distorção.


    No momento que construímos regras, fundadas em príncipios e valores, estamos construindo históricamente um conceito de normalidade, e com a construção do direito moderno como instrumento de poder, estamos normalizando, padronizando e, com o direito penal, punindo aqueles que não se enquadram nos padrões construídos e impostos pela força e pela ideologia aos que se encontram submetidos a um poder. Um segundo pressuposto necessário é a delimitação desta discussão ao período que chamamos de modernidade, que para nós será delimitado pelos ultimos 500 anos de construção do Estado e do Direito modernos. Temos então a criação de um conceito importante: o Estado. Utilizando como referencia simbólica o ano de 1492 (pensando com Enrique Dussel), ano em que começa a construção do sistema mundo colonial que permanece até hoje, neste ano temos três eventos muito importantes para a compreensão do mundo moderno: a invasão da “América” (assim nomeada pelo invasor); a expulsão dos mouros e judeus (os outros) da península Ibérica e a primeira gramática normativa do castelhano, quando então o nascente Estado moderno, territorial, centralizado e uniformizador, começa a controlar o nosso pensar com a gramática oficial, estabelecendo o sentido oficial das palavras, a sintaxe, a importancia e ordem das palavras no texto. Mais tarde, com Freud, vamos descobrir que este poder que controla a gramática, controla também, nosso inconsciente!


    Portanto somos seres históricos e vivemos ainda em uma modernidade colonial, em um Estado uniformizador que exclui o diferente, fundando a lógica binária de subalternidade que nos acompanha até hoje, uma vez que vivemos ainda na lógica moderna. Para que este poder centralizado do Estado moderno seja viável, uma estrutura de pensar moderna foi criada: a) a uniformização forçada com a imposição da religião, do idioma nacional e logo com o estranhamento do outro, do diferente; b) a construção de uma lógica binária de subalternização do outro diferente (isto justifica as violencias contra àqueles que não se enquadram no padrão moderno masculino, branco e heterossexual; c) a linearidade histórica, conceito que fundamenta a história moderna que compreende artificialmente, as diversas civilizações em graus distintos de evolução, e logo, fundamenta o mundo colonial; d) a invenção de um falso universalismo, fundado nas ideias anteriores, que transforma em universal tudo que vem do colonizador branco europeu, e em étnico, regional, atrasado, o que vem do outro (pensando com Imanuel Wallernstein); e) a invenção do individuo, talvez a mais cruel e naturalizada ideia moderna, desconstruída facilmente pela física quântica, pela biologia contemporânea ou pelas “outras” filosofias; f) e por fim, como consequência das anteriores, a separação deste “homem” moderno da natureza, transformando a natureza em recurso, na subalternização final que condena este “homem” moderno a depressão e desespero.


    A partir destes pressupostos podemos caminhar mais um pouco. Se normalidade e criminalidade são conceitos históricamente construidos, como eles são construídos? Se são conceitos construídos, porque não reconstruímos, ou porque não mudamos a condição que permite que eles existam?


    Dissemos acima que a naturalização do que é histórico não é apenas um equivoco, é uma ideologia, um instrumento de perpetuação do poder. Logo estamos em uma guerra ideológica. Como diria Savoj Zizek, tem poder quem pode construir o senso comum, atribuir sentido às palavras diariamente vividas. A construção do sistema mundo moderno ocorre a partir da construção do Estado e da expansão colonial de parte da Europa (Ocidente, Europa, conceitos modernos inventados). A hegemonia europeia ocorreu pelo dominio do aço e da pólvora com fins bélicos, somada a uma cultura expansionista e militarizada. Esta hegemonia militar possibilita a hegemonia econômica e logo a expansão ideológica, com a ideia de uma superioridade cultural, filosófica e científica. Importante lembrar que a hegemonia econômica permite a expansão dos conceitos de ciência e de filosofia contruídos pelos grupos dominantes. Se posso dizer o que é ciencia e filosofia, logo, só o que eu faço será ciência e filosofia e resta ao outro copiar.


    Portanto: quem diz o que é crime? Quem tem poder para dizer. Quem diz o que é normal? Quem tem poder para dizer. Porque os conceitos não mudam? Por que não interessa a quem exerce o poder. Simples assim? O caminho para enxergar isto não é simples, uma vez que estamos inseridos em um mundo conceitual altamente ideologizado, e uma arrogante ciência fragmentada e isolada em feudos constituídos por sistemas de linguagem próprios e fechados. Dominar a linguagem própria de cada “ciência” é o poder de cada grupo e ao mesmo tempo a incapacidade de mudar qualquer coisa essencialmente, uma vez que os saberes não se comunicam, e logo não dão conta de um mundo que é, necessáriamente, transdisciplinar (total?) e poderia ser também “transcultural”. O real é total. Só temos acesso a fragmentos, e nos condenamos a estes fragmentos com a fragmentação e as bobas certezas das ciências modernas.


    Estamos assim condenados pela nossa percepção a não sair do lugar. Agimos incorretamente porque fomos ensinados a ver uma parte e fomos incapacitados a nos comunicarmos com os outros. Arrogância. Mas isso é apenas uma parte. Temos visto hoje a ignorância fascista, raivosa que é um sintoma muito pior de um tempo de medo. O fascismo é a radicalização dos fundamentos da modernidade: do estranhamento do outro. Trata-se da visão de um outro que é sempre um perigo, uma ameaça. O conhecimento logo se transforma em ameaça às pobres e simples certezas sobre as quais as pessoas se depositam.


    Zizek chama atenção para o equivoco das políticas de combate à criminalidade.


    No livro “Sobre la Violencia  seis reflexiones marginales”2, Zizek nos fala de uma violencia subjetiva e da violência objetiva em duas formas, simbólica e estrutural. Em geral, as políticas de “combate” à violência ocorrem apenas considerando as violencias subjetivas. A violência subjetiva é decorrente de um ato de vontade, onde alguém quebra uma “normalidade permanente de não violência” com seu ato violento. Mas o grave erro destas políticas é não perguntar: de onde surgiu essa vontade? Não adianta “combater” a violencia subjetiva se não somos sequer capazes de buscar as causas estruturais e simbólicas dessa violência, que são permanentes. Ou seja, ou temos coragem de perguntar o porquê, e procurar as violencias estruturais e simbólicas (como a gramática machista e expressões racistas das linguas modernas) para modificá-las, ou vamos fazer estudos, renomear políticas antigas repetindo, repetindo, sem nada mudar efetivamente.


    As políticas de controle, tampouco, resolvem nada, é claro. Controle controla, não soluciona. Mais uma vez temos que analisar as políticas de controle dentro de um contexto complexo que só será compreendido de forma transdisciplinar, construindo uma perspectiva completamente nova, não pelo somatório, fusão ou vitória de argumentos, mas pela construção de um novo argumento: isto é transdisciplinariedade e se aplica também ao conceito de transculturalidade.


    Ao apostar todas as fichas no controle e no combate a violência subjetiva corremos enormes riscos. Estas políticas já foram tentadas inúmeras vezes, com nomes e procedimentos distinto e, claro não solucionaram nada, mas, perigosamente, apresentaram resultados sensiveis na redução de danos. Ora, qual o perigo? O perigo reside justamente no fato de ignorarmos ou deixarmos de tentar modificar as estruturas e os elementos simbólicos que geram a insatisfação, a revolta, a vontade de agressão e violência. A falsa sensação de segurança fará com que nada seja feito para mudar estas estruturas, eliminar os elementos de violencia simbólica permanente. Assim, a tendência é que esta vontade, controlada, cresça, até o momento que não possa mais ser controlada pelas estruturas de controle e repressão. Isto significa explosão, descontrole, violência difusa. Isto esta prestes a ocorrer. O investimento no controle e repressão sem a simultânea construção de alternativas estruturais e simbólicas gerará uma explosão, sem direção, sem projeto, sem controle.


    Retomando a lógica deste texto, temos então uma naturalização do crime, da doença mental, da violência, conceitos que são históricos. A ciência moderna, hegemônica, ideológica e arrogante nas certezas, contribui para a incapacidade de compreensão do problema. Este só será resolvido com um percepção transdisciplinar, e transcultural, no sentido da necessidade de sair dos aprisionamentos lógicos e gramaticais da cultura moderna individualista, binária e hegemônica. É fundamental compreender o sistema mundo moderno colonial para romper com ele. Não é possível mais reformá-lo uma vez que parte de pressupostos falsos como a negação da diversidade; a uniformização; o individualismo; a fragmentação do conhecimento e do universo e a ignorância de conhecimentos que nos chegam, mesmo por intermédio da ciência moderna, e por esse motivo mesmo, não se comunica com outros.


    Vale ainda, lembrar que a criminalidade, a “doença mental”, gera lucros e permite a perpetuação de um projeto de poder e de uma concepção moderna colonial de mundo. A incapacidade arrogante não resiste a um olhar mais atento, mas falta vontade de olhar. Questionar as certezas exige coragem e nos põem em risco. Dai, fingimos não ver e agredirmos o outro que traz o que é diferente. Afinal esta é a nossa estrutura de pensamento moderna. Conhecer é um risco, logo apenas reconhecemos. O que isso significa? Que tudo o que chega de novo é prontamente “RE-conhecido”, ou seja, posto nas caixinhas préexistentes, mesmo que não caibam direito. Quando não cabe de jeito nenhum colocamos na caixinha com o nome “irrelevante”. Essa caixinha é muito comum quanto maior é o titulo do cientista. A ciência serve muito para afastar o novo. A violência com que o novo tem sido rechaçado mostra a força da ciência moderna para evitá-lo. Esta ciência hermeticamente conceituada e guardada nas salas da Academia, protegida pela polícia do conhecimento: os títulos acadêmicos; os orgão de controle e fiscalização policial do conhecimento, aqui no Brasil também conhecido pela siglas CAPES, ABNT entre outros. Mas não sejamos injustos. São muitos os rebeldes na Academia. Esses resistem à política da quantidade e a proliferação de regras e controles, e insistem em conhecer e não apenas reconhecer. É dificil enxergar o novo, conhecer. Para uma criança é fácil, mas quanto mais conceitos colocamos em nossas cabeças, mais dificil fica resistir em colocar o novo, que pode chegar, nos arquivos nomeados já existentes.


    Assim, proliferam os nomes de “doenças mentais” e de novos “crimes”. Vale a pena ler “O Alienista” de Machado de Assis. A construção dos tipos penais cumprem uma função de poder. O que é considerado crime muda quando muda quem está no poder. Quais interesses são protegidos pela lei? Importante lembrar que o Direito é produto da política. Não há neutralidade possível. O Código Penal e Civil; o Código Processual; a Constituição; as leis trabalhistas, penais, todas elas são políticas, ideológicas. Isto que é óbvio, pois são os deputados que representam interesses e pertencem a partidos ou não, que redigem as leis, logo essas leis serão sempre a cara dos deputados e senadores e dos interesses que representam. Interessante como existem pessoas que ainda acreditam na imparcialidade da lei, ou de um Juíz. Ora, somos seres ideologicos, vemos o mundo por meio de nós mesmos, nossas experiencias, nossas vivências, nosso valores, nossos interesses. A neutralidade é impossível, e, a imparcialidade, embora desejável, é quase impossível. O sistema se funda em impossibilidades romanticas.


    Logo, o Poder em exercício nomeia, adoece muitos (criando doenças), criminaliza muitos (criando crimes), e absolve outros de qualquer doença ou crime. Ver isso está mais nítido do que nunca no Brasil.


    Assim seguimos tentando entender tudo com uma visão parcial; vivermos seguros repetindo e mantendo as violências permanentes; nos comunicando com nosso grupo com as nossas seguras linguagens herméticas de uma ciência que se fecha em si mesmo, como as pessoas modernas, individuos fechados em seus compartimentos corpóreos. Uma imagem me vem neste momento: o Barão de Munchausen saindo do pantano puxando-se pelo próprio cabelo. Não vamos sair deste pantano moderno, construído nos últimos 500 anos, sem a ajuda dos vários outros que excluímos e subaltenizamos. O individuos parciais modernos precisam da ajuda dos outros: outros conhecimentos; outras culturas; outros grupos; outras etnias; outras linguagens; outras pessoas; outros sentimentos; outros conhecimentos; outros sentimentos; outras percepções; outras economias; outras civilizações...


    As contradições modernas tornaram-se insuportáveis. Não é possível construir uma sociedade ética com relações econômicas que se fundamentam na competição, no sucesso, no individualismo e logo na completa falta de solidariedade. A lei não fará isto, nunca. Numa sociedade que incentiva o consumo e reconhece aquele que aparece pelo consumo e pelo sucesso, outro comportamento não pode ser esperado que não seja a busca pelo reconhecimento a qualquer preço, e reconhecimento é aparência.


    Assim chegamos a mais um problema na relação entre Direito e Crime: o aumento do direito penal desmoraliza o direito penal e todo o sistema penal (polícia, penitenciárias, judiciário, ministério público). Podemos neste caso tentar pensar a partir de uma visão simplicadora da questão, muito comum na opinião pública conservadora. Pensemos o Brasil: temos hoje a terceira população penitênciária do mundo com mais de 700.000 presos e mais de 300.000 mandados de prisão não cumpridos. O sistema não funciona. Muito presos provisórios não julgados, muitas prisões não realizadas, muitos presos com a pena cumprida continuam presos, um sistema que não ressocializa (claro), uma polícia violenta, e a criminalidade altíssima com cerca de 60.000 homicídios por ano. A pergunta é simples: aumentar as penas, criminalizar ainda mais as condutas irá resolver o problema? Quanto mais criminalizamos mais reduzimos o espaço da ética. O ideal de uma sociedade justa é pouco Direito e muita Ética. No Brasil, as políticas conservadoras tem aumentado o espaço do direito penal e reduzido e praticamente eliminando o espaço da ética. Qual o efeito disto? Vejamos. Em uma sociedade ética, possível e existente, as pessoas fariam alguma coisa por acreditar que aquela é a conduta correta. Esta pessoa esta convencida de que deve agir de determinada maneira e fará isto não por medo de ser punida pelo Estado mas por entender ser a conduta correta. Muitos de nós são assim. Já o direito penal funciona com a coerção, com a punição, com a ameaça. Assim a pessoa deixará de fazer algo socialmente condenável não por estar convencida mas por medo da punição. A vontade de descumprir a lei existe mas não se efetiva por que há controle e por medo da punição. Para que as pessoas temam o sistema este tem que funcionar, ou seja, se alguém comete um crime esta pessoa tem que ser punida. Assim, para cada crime novo que se cria é necessária mais polícia, mais controle, mais fiscalização, mais ministério público, mais juizes, mais servidores do judiciário, mais equipamento de controle, mais penitenciária, mais guardas penintenciários. Assim, se a lei diz que, por exemplo, uma pessoa não pode consumir bebidas alcoolicas e dirigir, se isto ocorrer, esta pessoa tem que sofrer a sanção legal e, para isto, tem que ter mais fiscalização e mais tudo o que escrevi acima. Se o sistema não funciona as pessoas não terão medo e logo descumprirão a lei. O direito penal, quando intervem tem que ser eficiente e “justo” dentro do previsto na lei. Se isto não ocorre o sistema se desmoraliza. Se o inocente é preso e o criminoso está solto; se as pessoas descumprem a lei e nada acontece; se a policia age fora da lei, o sistema se desmoraliza e não é mais respeitado. Logo, mesmo dentro de uma visão conservadora, criminalizar mais, aumentar penas, diminuir a idade penal, em um sistema falido, significa desacreditar ainda mais o sistema. Evidenciar sua incompetência, aumentar o desrespeito à lei. Para que o sistema seja respeitado este deve funcionar para todos de forma igual, caso contrário, o que teremos será o aumento da violência com o desrespeito do sistema. Pensar que resolveremos a corrupção com o encarceramento e controle é uma triste ilusão. O sistema é corrupto. O sistema econômico, social e político que vivemos é estruturalmente corrupto e punir alguns só reforçará o descumprimento da lei pelos não punidos.


    Os argumentos acima foram construídos dentro de uma lógica conservadora para demonstrar a fragilidade das teses conservadoras que defendem o aumento do direito penal e a redução da maioridade penal no Brasil. Não acredito na lógica punitiva. É possível resolver o atual problema da violência desde que modifiquemos nossa sociedade. Desconstruir esta economia, este sistema político e social, construir outra coisa. Um outro mundo é possível e necessário. Existema culturas, existem sociedades onde a lógica punitiva não existe. Aquele que erra será acolhido. É necessário que a comunidade descubra onde errou para levar aquela pessoa a cometer um erro. Para compreender essas “outras” perspectivas é necessário buscar compreender a construção do novo constitucionalismo democrático latinoamericano a partir das Constituições do Equador (2008) e Bolívia (2009), o que tento fazer em diversos outros textos.


    A modernidade parece dar seus ultimos suspiros. A desigualdade e a violência aumentam e como no fim de qualquer sistema, a modernidade se radicaliza. Aparenta inviabilizar-se por completo com o aumento da desigualdade, da intolerância, dos fundamentalismos, da ignorância, da violência. Entretanto é fundamental enxergar o diverso que se revela. Talvez o momento de radicalização conservadora seja justamente a resposta desesperada dos conservadores ao fantástico desocultamento ocorrido no final do século XX e neste século XXI. A enorme diversidade cultural e étnica, assim como a revelação da multiplicidade de desejos, de formas de viver e amar veio para ficar e para transformar.


    Bibliografia


    AGAMBEM, Giorgio. Profanações, São Paulo, Editora Boitempo, 2007.


    FREUD, Compêndio de Psicanálise, Tradução Maria Rita Salzano Moraes, Belo Horizonte, Editora Autência, 2016.


    MAGALHÃES, Carlos; MATTOS, Virgilio; MAGALHÃES, José Luiz Quadros de. Desconstruindo Práticas Punitivas, Belo Horizonte, Ed. Grupo de Amigos e Familiares de Pessoas com Privação de Liberdade/CRESS 6 região, 2012.


    ZIZEK, Slavoj. Como Ler Lacan, Rio de Janeiro, Zahar, 2010.


    ZIZEK, Slavoj. Violência, São Paulo, Editora Boitempo, 2014.

    


    
      
        1 Professor Doutor da Universidade Federal de Minas Gerais e da Pontifícia Católica de Minas Gerais. Presidente nacional e internacional da Rede para um Constitucionalismo Democratico Latino Américano.

      


      
        2 ZIZEK, Slavoj. Sobre la violencia. Seis reflexiones marginales, Paidós, Buenos Aires, 2009.

      

    

  


  
    Direito à memória e Construção de Identidade Coletiva: Teoria Narrativa e Construção de Valores Históricos1


    Felipe Campos Von Sperling2


    Lucas de Alvarenga Gontijo3


    1. A necessidade de revisão das tradições jurídicas e o dever de legitimidade do direito


    O direito caduca, sempre. É preciso reconhecer que o fenômeno jurídico é temporal e está submetido à sua inarredável condição de processo, de devir. Mas apesar de caracterizar-se por suas reatualizações permanentes, às vezes, tem-se a impressão de que o direito é um fenômeno dedicado às tradições, guardião das tradições. Isso seria crer que o direito teria sua atenção predominantemente voltada para o passado, para trazê-lo de volta e assim dirimir conflitos do presente. Mas isso tão pouco é verdade, o direito não vem do passado, mas do presente e está voltado para o futuro. Ora, se há algo constante no direito é sua capacidade de auto-reelaboração. Se há algo tradicional no direito é a mudança.


    De toda sorte, o direito sempre cunha suas posições em alguma tradição, mesmo que isso seja tão somente uma estratégia retórica com pretensão de persuasão. Mas que seja então uma estratégia de persuasão, há sempre uma escolha acerca da tradição a ser pinçada como fundamento para decisão presente, com implicações, ou melhor, prescrições para o futuro. Ou ainda, mais explícito, os juízes têm por hábito trazer do passado argumentos para sustentar suas posições presentes, com preclaras intenções de prescrever a conduta futura4.


    Não se trata tão simplesmente de escolha dentre as tradições possíveis  o que também acontece corriqueiramente  mas o que se dá, inclusive com mais frequência, é a revisão conceitual de tradições, por meio da ressignificação de seus sentidos. Isto é, as tradições são interpretadas e, desta forma, reinventadas a partir de uma fusão de horizontes (GADAMER, 1997), de entendimentos do presente com os do passado, tendo em mente um futuro diligenciado. Esta é, pois, uma questão filosófica pragmática, que será analisada neste texto.


    Entretanto, é preciso pensar, neste momento introdutório destes escritos, que no direito há varias retroatividades possíveis, a questão fundamental é qual seria a retroatividade legítima e a ilegítima. A discussão sobre a retroatividade, seus impedimentos, suas consequências futuras são questões comuns da prática jurídica, objeto de peleja dos magistrados, advogados e demais agentes do direito.


    O presente texto procura discutir também as relações decorrentes entre o direito e racionalidade narrativa, mais especificamente na sua habilidade retórica-discursiva para justificar e orientar suas escolhas. Em outras palavras, é a partir do presente que se escolhe, se reinterpreta  e até se inventa - uma tradição. Não há força nas tradições em si, quanto elas não interessam mais são tão simplesmente abandonadas ou relidas de maneira a desfigurarem-se, a força de motivação do direito vem do presente e tem sua atenção, quase sempre, voltada para o futuro.


    Esta discussão poderia ser esvaziada se não tivéssemos uma experiência recente a que pudéssemos aportar estas propostas. Escolhemos, então, a título de ilustração prática, os debates recentes que suscitaram no Brasil a abertura dos processos judiciais para se apure crimes de lesa-humanidade perpetrados por agentes estatais durante a ditadura militar 1964/85.


    Nossa hipótese é a de que podemos escolher o passado e esta escolha é racional, crítica e contingencial. No caso da história recente do Brasil  e de seus vizinhos latinos americanos -, a guinada consiste em reconhecer as vítimas, exigir o cumprimento dos direitos humanos, repudiar a violência cometida por agentes de Estado, através de sua superestrutura policial e militar, afirmando assim quais valores a atual sociedade brasileira quer resguardar e que crimes pretende rechaçar e mostrar-se irredutível à sua punição. Conforme o passado escolhido, perspectiva-se o futuro; seria, então, a escolha pelo futuro do respeito à dignidade humana, dos princípios fundantes do Estado Democrático de Direito.


    Para esmiuçar tais propostas e pensar sobre o direito como um fenômeno no tempo, sugerimos introduzir algumas questões teóricas para então erguer nossas conclusões acerca do dever de memória nos processos de justiça de transição, objeto destes escritos. A primeira preliminar seria a questão da diferenciação entre anamnésis e mnéme e isso se apresentará por meio de Aristóteles, Ricoeur e Ost. Logo depois, far-se-á algumas considerações sobre a teoria da memória coletiva de Halbwachs e, por fim, no capítulo conclusivo, afirmar-se-á o dever de legitimar o direito por meio da revisão de suas tradições, na compreensão de que o direito é um fenômeno temporal e modificável.


    2. Direito à memória é direito à construção dos valores históricos


    Partindo do pressuposto de que a memória é constituidora da própria identidade, pode-se afirmar também que a memória é, em seus contornos, um fenômeno social e coletivo. Não há memória sem partilha de conceitos comuns, ou ainda, não se lembra de nada sem atravessar os prismas da cultura, seus signos, seus construtos ideológicos, todos os elementos de caráter partilhado, sociais em última instância (Halbwachs, 2006).


    A memória é, por outro lado, seletiva e precisa tecer uma narrativa para se tornar conhecível, isto é, para lograr sentido. Logo, há sempre uma narrativa dos fragmentos, ou uma narrativa que conecta racionalmente os fatos selecionados. O exercício da anamnésis - quer dizer reminiscência voluntária, recordação, restabelecimento da memória - é um esforço racional porque através dela se constrói uma trama capaz de dar sentido e ocorrência de fatos pretéritos. Mas mais do que isso, pelo exercício da anamnésis se dá ênfase em uma informação retirada do passado, voluntáriamente, para que se produzam efeitos no presente.


    a) Entre a mnéme e a anamnésis: evocar propositalmente o passado


    Falar em memória remete à ideia de passado, aparentemente. Concordamos com Aristóteles (1952) quando ele dispôs em De memoria et reminiscentia que a memória é do passado, mas isto se faz a partir do presente. Por certo, o passado é aquilo que já não é, o futuro, por sua vez, é aquilo que ainda não foi. Logo, há tão somente o presente, e é a partir dele que percebemos tanto o passado quanto o futuro. Santo Agostinho também representa bem essa noção ao cunhar as expressões ‘presente do passado’, ‘presente do futuro’ e ‘presente do presente’5. A memória, também para François Ost (2005), opera sempre a partir do presente, ou seja, rememorar não é retornar no tempo, acessar o passado, e sim recriar um tempo que já se foi. Considerando que o tempo real é o presente, não poderia ser diferente: a memória, assim como qualquer outro fenômeno, necessariamente se da no presente.


    Apesar de se dar no presente, a memória remete a algo que já aconteceu e não mais existe, algo que pertence a este passado e é recriado, ficcionalmente. Enquanto recriação de algo que já não é, a memória pode se apresentar sob duas formas, uma inscrita no tempo e outra não inscrita, esta última a constituir um agir mais do que uma representação do passado. Memorar é, portanto uma ação propositada. Paul Ricouer se posiciona sobre o assunto ao afirmar que alguns animais possuem uma memória simples. Reconheceriam os membros de um bando, reconhecem locais específicos, etc. A diferença entre humanos e animais consiste no fato de que aqueles possuem a sensação do tempo (Ricouer, 2007), o tempo em movimento, o tempo ficção. É justamente por possuir essa noção que o homem consegue se inscrever em uma temporalidade, imaginar um passado e um futuro. Só o humano pode buscar uma recordação inscrita no tempo contínuo ou evocar uma lembrança inscrita em uma temporalidade pontual passada.


    Conforme a tipologia exposta por Ricouer (2007), a memória pode ser dividida em duas espécies: a lembrança e a recordação. A primeira se dá pela evocação, a outra pela busca ou, nas palavras de Aristóteles, a primeira pela mnéme e a outra pela anamnésis. Mnéme é a simples retenção de algo do passado, uma lembrança. Já a anamnésis é a busca voluntária do passado, em que toda uma sequência de fatos e estados internos é recriada, para que esta memória sirva a algum fim. É exatamente o que representa, por exemplo, o projeto do livro Brasil: Nunca Mais (ARMS, 1985). Esta publicação histórica levada a efeito pela Arquidiocese de São Paulo teve exatamente este objetivo, o de trazer ao conhecimento do povo brasileiro as torturas e desaparecimentos forçados que haviam sido cometidos pelos órgãos de repressão durante o regime ditatorial 1964-85. Um de seus organizadores, o Pastor Philip Potter, na condição de ex-secretário-geral do Conselho Mundial de Igrejas, ao redigir o prefácio deixa revelar sua intenção de anamnésis quando dispõe que:


    [...] conscientes da necessidade de acordar a consciência das pessoas a fim de promover o respeito para com todos e uma sociedade mais justa. Este livro é, por conseguinte, um apelo para que sejam repensados os valores e atitudes tradicionais (ARMS, 1985, p.18).


    Por atitudes tradicionais, entende Potter a forma como a tortura no Brasil era historicamente banalizada. E depois complementa: “É com penitência, pois, que encaramos este livro. Ele não pretende ser meramente uma acusação, mas sim um convite para que todos nós reconheçamos nossa verdadeira identidade através das faces desfiguradas dos torturados e dos torturadores”6 (ARMS, 1985, p.18). Isso deixa claro que para os membros do projeto, recordar a ditadura era um dever de memória, embora doloroso. Não se poderia esquecer para que nunca mais se acontecesse.


    A diferenciação entre mnéme e anamnésis não é muito diferente do conceito ricoueriano de memória primária e memória secundária. A primária pressupõe a retenção de um objeto na memória, enquanto a secundária pressupõe a recriação de algo que está no passado. Para que algo possa ser retido é preciso que o objeto ainda esteja preso à percepção do momento. A ação de memorar quando não há mais a percepção, isto é, a memória já não retém o objeto podendo tão somente recria-lo ou reapresenta-lo, é o que configura a secundária. Dessa maneira, é de se concluir que a memória secundária advém de uma disposição ativa, uma recordação, em outros termos, uma anamnésis ou recriação voluntária. Quanto à primária, é correto afirmar que se trata de uma disposição passiva e não deixa de ser uma espécie de memória, mas interessa ao processo de racionalização da memória apenas a secundária, isto é, a anamnésis.


    A anamnésis, enquanto recriação, é uma atividade racionalizada e narrativa. Rememorar algo que já não mais existe sensitivamente se dá porque esta recordação tem algum significado e pretende ser trazida à tona porque há algum interesse político em fazê-lo. O significado da memória é, portanto, a essência do que se lembra. Lembrar para quê? Desta forma compreende-se que lembrar sob a perspectiva da memória coletiva é um ato carregado de intenções. E é, portanto, objeto de preocupação tanto da educação cívico-social de um povo como pode ser uma preocupação para um governo mal intencionado que pretende manipular a memória estrategicamente. É exatamente por isso que em termos políticos falamos em memória impedida, memória manipulada e memória obrigada. Para Ricouer, estes três casos configuram formas de abuso da memória.


    Façamos uma breve incursão no plano psíquico individual para depois projetarmos o plano coletivo. A memória impedida é aquela que apresenta um caráter patológico, de enfermidade. Acontece no plano individual, em nossas vidas íntimas, quando tentamos consciente ou inconscientemente não lembrar, isto é, esquecer. Trata-se de uma abordagem que surgiu inicialmente no debate psíquico-traumático, instaurado por Freud, mas que pode ser aplicada à memória em seu aspecto social, coletivo. Diz-se haver uma memória impedida quando um fato traumático impede que a memória o recorde. Isso faz com que surjam comportamentos compulsivos, além da resistência em rememorar o fato. A forma de “liberar” esta memória impedida, e via de consequência cessar o comportamento compulsivo, é o trabalho de luto. Apenas quando se rememora o fato traumático, encarando-o e interpretando, a memória perde este caráter patológico. No plano social a memória impedida não decorre de um trauma, mas por uma ação política de silenciamento de determinadas informações ou memórias, isto é, pela instauração da censura. A censura é uma das formas mais comuns de impedimento da memória adotadas por regimes políticos autoritários. O controle da informação é um artifício vil, força determinado comportamento a fim de cercear o crescimento ou a insurreição de um discurso subversivo. O período ditatorial 64-85 se revelou extremamente eficaz no processo de aniquilar a imprensa livre no Brasil e o sucesso desta empreitada tem efeitos até hoje verificáveis, porque é possível constatar na opinião pública mais simples considerável desconhecimento da violência que se perpetrou naquele período.


    A memória manipulada, por sua vez, possui um caráter eminentemente prático, de cunho ideológico. Trata-se, de um lado, do excesso de memória, e de outro, da insuficiência de memória. Há por parte do Estado e seus agentes a manipulação da memória a tentativa de forjar certa identidade coletiva. Para tanto, são selecionados fatos que se veem exaustivamente rememorados, tornando-os base axiológica-simbólica de uma sociedade, enquanto todos os fatos que não condizem com esta tal base axiológica-simbólica são forçadamente esquecidos. Aqui a manipulação da memória se dá de forma instrumental, estratégica, visando sempre um fim planejado.


    Por último, a memória obrigada pode se apresentar como uma forma de abuso. Excesso de ênfase em datas ou eventos públicos que, sublinarmente, funcionam como propaganda de governo ou de certa ideologia política. A memória obrigada se dá na fixação ou repetição de memória para eventos específicos, propositalmente, por imposição de feriados públicos, datas comemorativas, enfim, uma agenda cívico-política que impõe o dever de memória sobre determinados acontecimentos. Apesar deste abuso se aproximar da noção de memória manipulada, a memória obrigada não tem por função forjar um aparato ideológico, mas tão somente dar ênfase á determinada perspectiva da história.


    A ditadura militar no Brasil fez o que pode tanto para impedir quanto para manipular a memória do povo brasileiro durante seu tempo de vigência. Este é um efeito da censura, no caso do impedimento de memória e de manipulação da memória, quando viu-se forjados atestados de óbito e depoimentos afim de tecer mentiras sobre como e porque presos políticos desapareceram ou morreram. Não faltam exemplos, como o suposto suicídio por enforcamento do jornalista Wladmir Herzog, que havia sido morto em decorrência de espancamento. Ou o relato “oficial” de que militante estudantil José Carlos da Mata-Machado havia morrido num assalto a banco, ao trocar tiros com a polícia, sendo que havia sido morto sob tortura nos porões do DOPS, no Recife. Estes são mínimos exemplos alusivos, o Estado de exceção brasileiro produziu centenas de histórias falsas (ditas oficiais) e procurou ocultar e reprimir informações com a finalidade de manipular ou impedir a memória.


    b) Memória como fenômeno coletivo e memória como condição de identidade


    A memória coletiva havia sido, em algum nível, perscrutada por Bergson. Ele diferenciava dois tipos de lembrança, a “lembrança pura” e a “lembrança-imagem”. A “lembrança pura” é aquela do hábito, daquilo que memorizamos e apenas aplicamos. Já a “lembrança-imagem” é aquela da lembrança propriamente dita, a recordação. Aceitar o caráter essencialmente ficcional, imaginativo da memória enquanto “lembrança-imagem” é pensá-la de forma crítica, é entender seus limites e sua natureza. Mas afirmar que é ficcional não significa dizer que qualquer memória é “válida”. Isso porque é possível reconhecer entre duas ou mais aquela que mais corresponde ao passado. Para isso valem principalmente as memórias dos outros. “Corresponder ao fato passado” não é um dado objetivo, é um dado intersubjetivo. Na medida em que há uma intersubjetividade que entende um fato passado de certa forma, com certas características, é este o parâmetro para reconhecer uma memória como “válida”. Nada impede, porém, que a noção intersubjetiva do fato passado seja redefinida.


    Essa característica nos leva a analisar qual é o papel dos outros, do coletivo, na construção da memória. Halbwachs (2006) tem plena convicção de que sem os outros não haveria memória. Ele leva essa ideia às últimas consequências e afirma que toda memória é, fundamentalmente, coletiva. Não que não haja nenhum traço de subjetividade na memória, principalmente quanto à percepção, porém haveria necessariamente dependência da coletiva para existir.


    Halbwachs, no seu clássico A Memória Coletiva (2006) procura demonstrar que somente nos lembramos porque fazemos parte de uma coletividade, de um grupo, seja de pessoas vivas com quem convivemos, seja de pessoas que nos deixaram ideias, conceitos, noções. Percebe-se que de fato é impossível rememorar algo sem se inscrever em uma determinada categoria identitária, sem permear uma série de valores sociais, sem considerar a existência do outro.


    Cada evento de que se lembra está adstrito a uma gama de significados. Em linguagem brandominiana, os conceitos são assimilados por pacotes. Não fazemos associação de um conceito com outro tão simplesmente, operamos por redes de significados que se complementam exponencialmente, produzindo nossa abertura cognitiva (Brandom, 2001). Através de uma cadeia de signos, nossa memória se constitui, também.


    Dessa forma, a memória criada ativamente depende essencialmente da memória coletiva para, por meio da associação de conceitos, dados, ideias, construir uma narrativa, dar contornos e significados às lembranças ou recordações. Para cada grupo a qual se pertença é compartilhada determinada rede de significados, que por sua vez constroem a tessitura da narrativa.


    Essa rede de significados, forma a noção de história de um grupo. Desde os grupos mais próximos ao indivíduo, como a família, até a noção universal de história. A história é composta pelos significados que intersubjetivamente os elementos de um grupo comungam.


    Se é certo que cada um de nós constrói sua própria identidade a partir do reconhecimento da existência do outro (HONNETH, 2003), é no âmbito mais generalizado do outro, no âmbito coletivo, que se situa a noção de história, ela própria formadora da identidade de cada individuo.


    Já, para além de Halbwachs, pode afirmar-se que o passado é condição da identidade. E que sem passado não há identidade, mas anomia, em termos weberianos. Isso significa que esta delicada relação entre as crenças históricas, de um povo e a percepção de que este mesmo povo faz de si é a trama que dá ao indivíduo sua condição de auto-respeito, de reconhecimento e, portanto, condição de respeito aos valores coletivos, condição de inserção do indivíduo em uma situação muito maior que ele, a coletividade. A partir daí sugere-se que a manipulação do passado ou o esquecimento forçado  isto é, memória impedida - são violências contra a própria sociedade que poderia ter consequências extremamente nefastas para o plano político de um povo.


    Pois bem, assentadas mesmo que modo superficial essas duas propostas supra descritas, quais sejam a memória como condição da identidade e a anamnésis como capacidade crítico-reflexivo acerca da memória que é guindada ao presente intencionalmente, por razões justificáveis, pode-se, então, iniciar a conclusão.


    3. Conclusão: Por que lembrar a ditadura? (O dever de memória)


    Ost (2005, p.60) afirma que “longe de se opor ao esquecimento, a memória o pressupõe. Nada de memorização sem triagem seletiva, nada de comemoração sem invenção retrospectiva”. Ora, também se disse alhures que a “lembrança-imagem” de Bergson, ou a anamnésis como recordação voluntária de Aristóteles ou Ricouer, ou recriação de um momento que já não mais existe como memória secundária são formas de recriar o passado e, portanto, são ações, são atos que se fazem imbuídos de algum sentido.


    Enquanto recriação, a memória é narrativa porque estabelece uma ordem lógica entre fatos e pressupõe uma narrativa. Além disso, a memória está em constante modificação, por meio da reinterpretação. Somando-se a esta dimensão de memória-ação, é preciso perceber que a memória é também algo intersubjetivo, coletivo. Então é uma ação partilhada, construída a partir do outro.


    Sendo uma narrativa, a memória necessariamente é seletiva, porque pressupõe esquecer de algo, também. Não há narrativa holística, onisciente, toda narrativa implica um narrador que ocupe certa posição, certa perspectiva. Alguns dados e informações escapam ao seu conhecimento, alguns fatores são - propositalmente ou não - esquecidos. E absolutamente todos os fatos são interpretados, isto é, não há fatos, mas tão somente versões.


    A cada vez que algo é rememorado, uma nova narrativa é criada e o que antes era lembrado pode ser esquecido e o que era esquecido pode ser lembrado, o que era positivo pode se tornar negativo e vice-versa. A memória, portanto, não é retida e armazenada, e sim constantemente reconstruída assumindo diferentes versões. Parece que muito do que foi proposto neste texto pode ser traduzido pelos quatro paradoxos de Ost que envolvem a memória, os quais representam essa diferença abissal entre a noção comum e o olhar crítico. Segundo Ost (2005): 1) a memória é social e não individual; 2) não procede do passado, e sim do presente; 3) é uma disposição ativa, não passiva; 4) não se opõe ao esquecimento, pelo contrário, o pressupõe.


    Ora, cremos que podemos agora começar a concluir. Iniciemos acompanhando Lord Slynn, juiz da Câmara dos Lordes da Inglaterra, quando de seu voto pela extradição do ex-ditador chileno Augusto Pinochet. Advertia o magistrado de que “era preciso dar efeito às mudanças registradas em direito internacional, nomeadamente em matéria de imunidade, e não se ater à regra do respeito ao precedente” (Slynn aput OST, p. 142). Era promovida uma mudança de perspectiva no direito internacional e na teoria geral do direito: os direitos humanos assumiam uma posição que jamais haviam alcançado. O princípio de direito internacional que havia sido firmado desde a o Tratado de Vestfália (1648), a Razão de Estado, aparece como direito caduca ou ao menos decadente, assim como as cumplicidades diplomático-econômicas imorais já não sustentáveis no direito internacional.


    Seria possível afirmar que o ato jurídico formal consolidado na lei de anistia, Lei 6.683/79, que concedeu a impunidade aos crimes políticos e “crimes conexos”, tem perdido legitimidade e não mais se sustenta a partir do princípio da legalidade. Posiciona-se François Ost: “São auto-anistias, é preciso reconhecê-lo: textos impostos por juntas militares inquietas, que fazem delas a condição da sua retirada” (OST, p. 140). Enfim, é preciso fazer com que a impunidade dê lugar à legalidade. Há algo de obscuro quando se pede o esquecimento.


    Por outro lado, anistia como esquecimento não pertence ao direito. O caráter público do direito lhe impede de conceder a anistia, porque a anistia esquecimento é uma espécie de perdão. O espaço público não contempla o perdão. O perdão pertence tão somente à vítima, pertence à esfera individual, está no mundo dos sentimentos íntimos. Há, por certo, algo inconsistente na ideia de anistia política, o sentido esquecimento-apaziguamento operam igualmente formas de esquecimento-mentira (OST, p. 154).


    O perdão, quando legítimo, isto é, quando advém da própria vítima, é mais e melhor do que o esquecimento, pois nele há consciência do passado. A vítima ocupa o seu lugar na história, o culpado o seu, então, há redenção. Há a preciosa e muito humana “redenção”, repetimos com ênfase. Só no foro individual, íntimo, há redenção sem que haja punição. Porque a punição é forma de restabelecimento da paridade e, portanto, condição do futuro na seara pública. Porque suportada a punição, os cidadãos estão novamente em condição de equivalência. Já na esfera individual, pessoal, poderá haver o perdão, “que é simultaneamente anamnésis e remissão: ato de memória e aposta no futuro” (OST, p. 154). Ora, a punição é importante porque só ela dá a redenção no espaço público. Só o ser humano pode ser punido, pois, sua redenção através da punição lhe reabilita na condição cidadã, da compreensão do erro, da remissão do mesmo e então do reestabelecimento da condição plena de cidadão, reconhecido.


    A questão que surge é como operar esta redenção quando há o esquecimento forçado e oficial, fundado em uma lei. “Por outras palavras, como conciliar fidelidade ao texto pré-estabelecido e necessidade de mudança quando o juiz analisa à luz do seu tempo a situação que resolve?” (OST, p. 155). A resposta pode assustar aqueles ainda apegados ao fetiche do legalismo, operadores do direito literalmente enfeitiçados pelo dogma do princípio da legalidade que seria aos seus entendimentos intransponível. Ora, se bem analisada mudança é a mais legítima natureza do direito, pois o direito caduca. Desfazer das tradições sempre foi função do direito, a jurisprudência muda o tempo todo. O que se pretende é apenas explicitar esta função de modo que ela possa ser bem utilizada: “separar-nos-emos das tradições alienantes em que as idéias se transformam em estereótipos e os valores em tabus autoritários; o tradicionalismo, com efeito, é arredio à (auto)reflexão e não se presta ao diálogo argumentado”. (OST, p. 156).


    Está aí o caminho para uma redenção, para uma emancipação social e a perspectiva de um futuro maduro e consciente de sua historicidade. Faz parte, e sempre fez, do direito seu caráter cambiante, transitório. Seja na alteração direta das leis e da jurisprudência, seja em suas interpretações, o direito é dia-a-dia, gradualmente, reelaborado. Mudam-se as tradições, mudam-se os valores, mudam-se os sentidos e, consequentemente, muda-se a interpretação.


    Não se trata de discutir se é permitida ou não essa alteração retroativa do direto. O problema é a definição de quando esta mudança retroativa é legítima ou ilegítima. Quem irá justificar a mudança não são os agentes do direito, do Estado ou qualquer outra forma de autoridade. É a noção intersubjetiva, construída no seio do convívio em sociedade, a única capaz de tal legitimação. Enfim, é o povo que tem direito à sua memória, à sua história, em processo de formação de sua identidade; queremos uma identidade cidadã, de auto-respeito e democrática.


    Esta é uma construção racional, uma construção seletiva do passado. Acreditamos que o Brasil precisa apossar-se de sua história recente, tornar-se senhor dela. O traumático período da ditadura militar 1964-85 precisa ser reconstruído de forma a reafirmar os valores constitucionais dos direitos humanos, reafirmar a sua repulsa às formas institucionalizadas de violência, permitindo assim projetar um futuro em que a dignidade humana e o Estado Democrático de Direito existam não só nas leis escritas de papel, mas como valor intersubjetivamente reconhecido, compartilhado e efetivo.


    REFERÊNCIAS


    ARISTÓTELES, De la mémoire et de la réminiscence. Paris: Les Belles Lettres, 1952


    ARMS, Paulo Evaristo (org.), Brasil: nunca mais. Petrópolis: Editora Vozes, 1985.


    BRANDOM, Robert B. Articulating Reason: an introduction to inferencialism, Harvard University Press, 2001.


    FIGUEIREDO, Lucas. Olho por olho: os livros secretos da ditadura, Rio de Janeiro: Record, 2009.


    GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. Tradução de Flávio Maulo Meurer. Petrópolis: Vozes, 1997. Título original: Warheit und Methode.


    HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006


    HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Princípios da filosofia do direito. Tradução de Orlando Vitorino. Lisboa: Guimarães 1990. Título original: Vorlesungen uber Rechtsphilosophie.


    HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: A gramática moral dos conflitos sociais. Tradução de Luiz Repa; apresentação de Marcos Nobre. São Paulo: Ed. 34, 2003.


    LUHMANN, Niklas. Sociologia do Direito, vol. II, título original: Rechtssoziologie II, tradução de Gustavo Bayer, Rio de Janeiro: Edições Tempo Brasileiro, 1985.


    NIETZSCHE, Friederich. Considerações extemporâneas. In: Os Pensadores Nietzsche, São Paulo: Nova Cultura, 1999.


    OST, François. O tempo do direito. Bauru: Edusc, 1999.


    RICOEUR, Paul. A Memória, a História, o Esquecimento. Título Original: La memoire, l´histoire, l´oubli. Tradução de Editora Unicamp: Campinas  SP, Tradução de Alan François. 2007.


    RICOEUR, Paul. Tempo e Narrativa, Volume 1: A intriga e a narrativa histórica. Tradução de Claudia Berliner, título original: Temps et récit. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2012.

    


    
      
        1 Este texto foi publicado, pela primeira vez, sob o título “A Dialética das Tradições que Fundamentam o Direito: Estudo sobre memória e justiça de transição”, na revista Duc In Autum  Cadernos de Direito, no ano de 2013. Aqui presentamos uma nova versão do trabalho que merece ser publicado sob novas luzes.

      


      
        2 Mestre pelo Programa de Pós-graduação em Direito da PUC Minas.

      


      
        3 Doutor e Mestre em Filosofia do pela UFMG, professor de Filosofia do Direito do Programa de Pós Graduação em Direito da PUC Minas e Professor Titular de Filosofia do Direito da Faculdade de Direito Milton Campos, em Minas Gerais - Brasil.

      


      
        4 Sobre o entendimento do direito não ser um fenômeno do passado, mas do futuro, conferir: O livro Sociologia do Direito II, de Niklas Luhamann (LUHMANN, 1985).

      


      
        5 Esta noção de presente do passado e de presente do futuro é uma concepção filosófica e distante do quotidiano humano. O homem comum pensa em tempo como movimento, tempo calendário, tempo relógio. Toda a existência é definida cronologicamente, como se o tempo seguisse uma linha. Os compromissos, a idade, os acontecimentos, os fatos históricos, praticamente tudo que compõe a vida é inscrito em um tempo cronológico, linear. Então, o que se chama comumente de tempo pode ser traduzido como movimento, ou mais especificamente, como encadeamento. É o encadeamento de estados internos ou de fatos externos à pessoa que cria a sensação de passagem do tempo. Enquanto no encadeamento de estados internos não se consegue mensurar o tempo de modo objetivo - alguns momentos parecem ter demorado enquanto outros escoam rapidamente -, o encadeamento de fatos externos pode ser regulado objetivamente, por uma contagem fixa embora fictícia: minutos, dias, meses, anos, etc. Percebemos então que há dois entendimentos básicos sobre o tempo: Um real, que é o do presente, o vertical e outro que é ficção, horizontal, em movimento.

      


      
        6 O projeto Brasil: Nunca Mais constitui uma das mais ousadas operações de resistência à banalização do mal perpetrada pela Ditadura. O Bispo metropolitano de São Paulo, Dom Evaristo Arms e seu bispo auxiliar, Jaime Wright, acompanhados por um grupo de advogados, como Eny Raimundo Moreira, Luiz Eduardo Greenhalgh e outros, passaram a fotocopiar processos militares de presos políticos a partir da anistia, em 1979, clandestinamente, a partir das visitas dos advogados ao edifício-sede do STM em Brasília. Todos os dias da semana saiam com um processo debaixo do braço, que eram entregues à equipe da clonagem, organizada pelo Dom Evaristo Arms. As cópias seguiam para a Suíça, nas mãos do Bispo Jaime Wright e lá eram organizados os registros que conseguiram ser editados em 1985, apenas quatro meses finda a ditarua. (FIGUEREDO, 2009)

      

    

  


  
    ENTRE ABJETOS E VIDA NUA: ANÁLISE DA EXPERIÊNCIA DE EXCLUSÃO E MATABILIDADE DOS CORPOS TRANS NO CONTEXTO BRASILEIRO


    Thiago César Carvalho dos Santos1


    INTRODUÇÃO


    Os corpos sociais derivam das normas de gênero e sexualidade, pautadas na binaridade masculino/feminino, macho/fêmea, as quais se operam na cultura, na sociedade, na política e no direito. Sendo assim, quaisquer corpos que destoem desses padrões da chamada matriz cisheteronormativa2 são relegados à marginalidade e expostos à violência e a morte.


    O Brasil é apontado por estudos internacionais como sendo o país que mais mata travestis e transexuais no mundo. Diariamente pessoas trans sofrem constrangimentos e são alvo de violência (social ou estatal) puramente por não corresponderem aos padrões de gêneros impostos pela matriz heterossexual da sociedade.


    Sendo assim, a escolha do universo trans para o presente estudo se dá na constatação de que esse é um dos grupos mais vulneráveis dentro da sociedade brasileira na atualidade, sendo um dos principais alvos de aversão ou intolerância social.


    O antropólogo sueco Don Kulick, citado por Paulo Martins (2016) apresenta relatos graves de violências contra pessoas trans a patir de pesquisa realizada na cidade baiana de Salvador. O autor aponta que além da estigmatização identitária como doença ou pecado, esses seres padecem do status de invisíveis pela sociedade tendo frequentemente suas vozes são silenciadas.


    É a partir dessas verificações que o presente estudo tem como objetivo aproximar as teorias dos sujeitos abjetos de Judith Butler e da vida nua de Giorgio Agamben, tomando-se por campo de estudo as experiência de abandono e vulnerabilidade das pessoas transgêneros, notadamente travestis e transexuais, dentro do contexto brasileiro.


    O método utilizado foi o de revisão de literatura narrativa, realizando uma pesquisa qualitativa dos pontos e ao final, com a coleta de dados bibliográficos e com a análise destes, desenvolveu-se os argumentos que fundamentaram a hipótese inicial. A pesquisa tem como aporte bibliográfico principal as obras Problemas de gênero (2003) e Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do “sexo”3(2001) de Judith Butler e Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I de Giorgio Agamben, dentre outros trabalhos que avaliam a situação das pessoas trans no Brasil.


    Importa ressaltar que as fontes bibliográficas de Butler e de Agamben examinadas para a construção da presente pesquisa não tratam especificamente do corpo trans. Contudo, a teoria dos autores foi utilizada de modo a propor uma leitura o campo de estudo em questão.


    Serão, ainda, apontados os principais mecanismos em que o dispositivo da exceção, por meio da suspensão dos direitos desses seres, é exercido pelo Estado, e quais os efeitos desses discursos na vivência social deles.


    1. A VULNERABILIDADE DOS CORPOS TRANS: ENTRE TRANSEXUAIS, TRAVESTIS


    Antes de adentrar a análise da condição de a-bandono dos corpos trans dentro da sociedade brasileira, importa explicitar o que se entende por esse processo de expressão identitária e como ele se insere dentro dos mecanismos de (re)produção social da sexualidade.


    Assim explicam Beatriz Gershenson Aguinsky, Guilherme Gomes Ferreira e Marcelli Cipriani Rodrigues (2013, p. 54):


    São diversas as nomenclaturas que pretendem explicar as identidades das pessoas que operam nos seus corpos artifícios de gênero distintos daqueles que a sociedade impôs segundo a genitália. Cabe, portanto, fazer uso do conceito de universo trans, que nas palavras de Benedetti (2005, p. 17) possui a “propriedade de ampliar o leque de definições possíveis no que se refere às possibilidades de ‘transformação do gênero’.”


    Trans é um termo guarda-chuva, utilizado para abarcar as diferentes formas de autoafirmação, as quais tentam escapar às hierarquias cisheteronormativas. Ele representa a abreviação de várias palavras as quais expressam identidades diversas  transgêneros, transexuais, travestis. Contudo, o objetivo do termo é não excluir o leque amplo de vivências e identidades as quais estão em desacordo com o sistema normativo binário de gênero. O termo ainda pode ser utilizado como uma forma contraída de “transgênero”.


    Nesse sentido, a expressão “transgênero”, em sentido mais lato, se propõe a reconhecer àquelas pessoas cuja identidade de gênero diverge daquela que foi designada, a partir do sexo biológico, ao nascer  ou até mesmo antes de nascer. Assim, o conceito abarca toda e qualquer identidade de gênero que diverge de alguma maneira do sistema binário de gênero: pessoa que se identifica como homem e que nasceu com o órgão genital masculino, e pessoa que se identifica como mulher e que nasceu com órgão sexual feminino. Temos o exemplo das próprias identidades de pessoas transexuais ou travestis, as quais serão explicitadas adiante, até identidades fluidas, neutras, não conformistas, etc  é o caso de trans não-binários, genderqueer, intersexuais, dentre outras.


    Outro significante que merece atenção é o “transexual”, igualmente descreve um sujeito que se autodescreve como pertencente a um gênero discordante do sexo biológico com o qual nasceu. Desta forma, essa pessoa tem uma experiência subjetiva de si como a do sexo oposto ao seu sexo biológico, e demonstra vontade de viver socialmente de acordo com essa convição (ZAMBRANO, 2011). Essa identidade de gênero geralmente está inserida dentro do discurso médico-legal a partir da concepção patoligizante, a qual resta diagnosticada como “Transtorno de Identidade de Gênero”. Comumente, ainda, esse termo é compreendido por aquele que fez alterações permanentes em seu corpo físico, especificamente a sua anatomia sexual  genitais e/ou seios ou peito  por meio de cirurgias. Contudo, as compreensões reduzidas e determinantes da medicina não são capazes de explicitar a amplitude e complexidade da experiência transexual.


    Por sua vez, talvez a expressão de gênero mais difundida e dissernida socialmente é a de “travesti”. O vocábulo compreende, geralmente, pessoas designadas ao gênero masculino quando nascidas, as quais vivenciam papéis de gênero feminino, que pode se dar por meio do vestuário e/ou até procedimentos estéticos e cirúrgicos  sem qualquer obrigatoriedade desses. Nesse sentido, a identidade travesti, apesar de preferirem serem tratatas no feminino, não se reconhecem como homem ou como mulher, podendo também transitar entre um ou outro, de modo que a característica preponderante é a não-identificação com o seu sexo biológico.


    As travestis vieram ao mundo para jogar o gênero de cabeça para baixo, pois tudo passa a ser questionável em matéria de gênero quando afirmam que não querem ser homens nem mulheres, reivindicam a identidade travesti sem, contudo, pensar em um terceiro sexo. (SIMPSON, 2011, p. 113).


    A pesquisa Diversidade Sexual e Homofobia no Brasil  Intolerância e Respeito às Diferenças Sexuais, realizada pela Fundação Perseu Abramo (FPA) em parceria com a fundação alemã Rosa Luxemburg Stiftung (RLS), apontam as transexuais e as travestis apenas abaixo daqueles que não acreditam em Deus, usuários de drogas e garotos de programa no ranking de grau de aversão ou intolerância (VENTURI et al., 2011, p. 198).


    Por sua vez, os últimos dados divulgados pela Organização Não Governamental (ONG) internacional Transgender Europe apontam o Brasil como o país com o maior número de assassinatos de pessoas transexuais e travestis4, com valor absoluto quase quatro vezes superior ao do segundo colocado  México (TGEU, 2016). Em termos relativos, o Brasil fica em terceiro lugar na lista de países que mais matam esse grupo vulnerável.


    Ressalta-se, ainda, que muitas pessoas travestis e transexuais morrem invisibilizadas, vez que suas identidades trans não constam nos boletins de ocorrências policiais e nas estatísticas de mortalidade. Como ressaltado por Bruna Bonassi e outras (2015, p. 85) “o número de pessoas trans vítimas de homicídio é ainda maior do que o apresentado pelas organizações”.


    Nesse sentido, embora a Constituição Federal de 1988 preveja o respeito à diversidade e a rejeição de qualquer forma de discriminação como um dos objetivos da República do Brasil, o que se verifica é uma ampla omissão em relação à temática das transgeneridades e aos direitos atinentes às pessoas trans, as quais são relegadas como sujeitos sem cidadania.


    O discurso jurídico está impregnado com uma visão essencialista e biologizante médica desses sujeitos, que muitas vezes a condição de humanos e os direitos a eles conferidos são negados, retirados e/ou violados.


    É nesse diapasão que se passa a estudar a construção dessas identidades divergentes, a partir do conceito de corpos abjetos desenvolvido por Judith Butler (2003), de modo a compreender como se dão esses processos de exclusão e matabilidade daquelas.


    2. IDENTIDADES ABJETAS E AS VIDAS INDÍGNAS DE SEREM VIVÍDAS


    Quando se pretende abordar as transexualidades e travestilidades como experiências identitárias, se depara com a constatação de que essas entram em enorme conflito com as normas vigentes de gênero, decorrentes da reprodução de uma lógica de pensamento em que o gênero seria reflexo do sexo biológico (“natural”) dos seres. Nesse sentido, o universo trans está em permanete choque com a cisheteronorma.


    A consolidação da esfera normativa heterossexual se baseia, entre outros fenômenos, na construção histórica de certa continuidade entre sexo, gênero e identidade. Dessa forma, um indivíduo nascido com genitais masculinos deveria obrigatoriamente identificar-se como homem, assumir papéis sociais reservados aos homens e envolver-se sexual e afetivamente com mulheres, o que a teórica feminista norte-americana Adrienne Rich (1986) define como “heterossexualidade compulsória”. (SCHAFER, BONOTO, 2015, p. 1).


    Dentro dessa perspectiva, a cisheteronormatividade, dada como uma produção sócio-histórica e cultural, instaura parâmetros e maneiras específicas modo de vida, de ser e de viver, estabelecento como os sujeitos devem exercer e expressar sua sexualidade. Nesse sentido, os dispositivos sociais e estatais atuam na preparação e no controle para a vida heterossexual por meio da docilização dos corpos, domesticação e normalização da sexualidade, ou até por meio da repressão e disciplinamento dos sujeitos que fogem à ordem social determinada e determinante. Assim, qualquer um que descumpra essa supremacia normativa, escapando à generalização, passa a ser alvo de opressões e repressões por parte do corpo social e dos aparelhos estatais. (AGUINSKY; FERREIRA; RODRIGUES, 2013, p. 49)


    Assim, estamos todos inseridos em uma matriz cultural cisheteronormativa onde a sexualidade é controlada e subjugada a partir do binarismo entre dois sexos (macho/fêmea) e dois gêneros (masculino/feminino). Conforme explica Judith Butler em Problemas de Gênero:


    A noção de que pode haver uma “verdade” do sexo, como Foucault a denomina ironicamente, é produzida precisamente pelas práticas reguladoras que geram identidades coerentes por via de uma matriz de normas de gênero coerentes. A heterossexualização do desejo requer e institui a produção de oposições discriminadas e assimétricas entre “feminino” e “masculino”, em que estes são compreendidos como atributos expressivos de “macho” e de “fêmea” (BUTLER, 2003, p. 38-39).


    Nesta acepção, o modelo heteronormativo de dicotomia de gênero condiciona a legitimação ou não de determinados corpos e/ou identidade por meio de uma inteligibilidade socialmente instituída. Segundo Butler (2003), as identidades de gênero “inteligíveis” seriam aquelas as quais mantêm relação de coerência e continuidade entre sexo, gênero, prática sexual e desejo. Assim,


    A matriz cultural por intermédio da qual a identidade de gênero se torna inteligível exige que certos tipos de “identidade” não possam “existir”  isto é, aquelas em que o gênero não decorre do sexo e aquelas em que as práticas do desejo não “decorrem” nem do “sexo” nem do “gênero” (BUTLER, 2003, p. 39).


    Assim, a partir desse módulo normativo e normalizador de compreensão do sujeito, as pessoas trans, e aqui notadamente as/os travestis e os homens e mulheres transexuais, seus modos de vida e subjetivação, desestabilizam “a lógica simbólica e inteligível da gramática sexo/gênero que orienta a compreensão do que se entende como ser humano.” (BONASSI et al., 2015, p. 84).


    Ainda, conforme atestado Beatriz Aguinsky, Guilherme Ferreira e Marcelli Rodrigues (2013, p. 50):


    A exclusão e a violência a que tais grupos estão sujeitos de forma frequente estariam, destarte, acompanhadas de um imaginário social exotizado e reproduzido como natural, formulado através de significações do que é ser travesti ou transexual, que desemboca em uma incompreensão generalizada sobre o universo trans enquanto categoria, dificultando o entendimento de sua identidade.


    Deste modo, esses corpos que não se encaixam dentro da norma cisgênera e heterossexual passam a ser considerados restos. É nesse contexto que Judith Butler desenvolve o conceito de sujeito abjeto.


    [...]o imperativo heterossexual possibilita certas identificações sexuadas e impede ou nega outras identificações. Esta matriz excludente pela qual os sujeitos são formados exige, pois, a produção simultânea de um domínio de seres abjetos, aqueles que ainda não são “sujeitos”, mas que formam o exterior constitutivo relativamente ao domínio do sujeito. O abjeto designa aqui precisamente aquelas zonas “inóspitas” e “inabitáveis” da vida social, que são, não obstante, densamente povoadas por aqueles que não gozam do status de sujeito, mas cujo habitar sob o signo do “inabitável” é necessário para que o domínio do sujeito seja circunscrito. (BUTLER, 2001, p. 155).


    Importante ressaltar, que apesar do presente estudo tratar especificamente da experiência dos indivíduos trans, a autora já explicitou que o conceito de abjeto “não se restringe de modo algum a sexo e heteronormatividade. Relaciona-se a todo tipo de corpos cujas vidas não são consideradas ‘vidas’ e cuja materialidade é entendida como ‘não importante’.”5 (PRIS; MEIJER, 2002, p. 161). Pode-se dizer que estas compõem, então, vidas existentes, porém relegadas à margem; vidas índignas de serem vivídas.


    A construção teórica de Butler é importante para compreender o caráter constitutivo dos discursos na (re)produção dos corpos, no nosso caso dos corpos cis/hétero, e enfatizar, do outro lado, os processos de exclusão discursiva que criam “outros” corpos. Tais corpos, considerados desprezíveis, não importam socialmente, vez que não possuem uma existência legítima, mantida no plano do inteligível.


    Isso explica os dados de exclusão, intolerância e matabilidade desses corpos dentro do estado contemporâneo anteriomente mencionados. Bruna Bonassi e outras consignam em sua pesquisa que “a morte dessas pessoas é o ponto extremo de uma grande cadeia de violências cotidianas às quais estão submetidas, incluindo humilhações, exploração sexual, extorsões, agressões físicas, dentre outras modalidades [...].” (BONASSI et al., 2015, p. 85).


    Uma das evidências dessa construção discursiva de exclusão é a perspectiva patológica ligada à identidade trans, assumida a partir do discurso médico e perpetrado pelos discursos jurídico, acadêmico e tantos outros. O uso do sufixo “ismo” para significar as experiências divergentes da cisheteronorma  travestismo, transexualismo, homossexualismo , de modo a denotar doenças. Apesar dos termos terem sidos, mais tarde, substituídos, a transexualidade e a transgeneralidade ainda são classificadas como uma patologia mental da “identidade”, nomeada Transtorno de Identidade de Gênero6.


    Ao pensar a manutenção do status patológico das identidades trans, Miguel Missé e Gerard Coll-planas, citados por Cícera Costa, Karla Adrião e Céu Cavalcanti (2015), afirmam que um dos efeitos mais perversos dessa foi a criação de um paradigma acerca das modificações de corpos e trânsito de gêneros. Segundo os autores, tal delimitação diagnóstica de uma suposta identidade trans, “elege elementos que necessariamente deveriam ser preenchidos para que o sujeito tenha sua narrativa de si minimamente validada”. (COSTA; ADRIÃO, CAVALCANTI, 2015, p. 103).


    Nesse sentido, haveria uma suposição de que a inteligibilidade desses corpos e, por consequência, sua legitimidade e sua humanidade, seriam ressarcidas por meio da sua readequação à linearidade entre sexo, gênero e desejo determinada pela matriz heterossexual.


    Contudo, essa é uma ilusão que o discurso homogeneizante tenta gerar nesses sujeitos, de modo a garantir uma mínima inteligibilidade social, tornando as suas discordâncias menos “visíveis”.


    Sendo assim, a condição de abjetos, desenvolvida por Butler, é evidenciada na sociedade brasileira (e mundial) pela constante “desconsideração da existência de pessoas trans e seu apagamento político por meio da negação de direitos, sejam eles judiciais, médicos, educacionais, entre outros.” (BONASSI et al., 2015, p. 86).


    3. A VIDA NUA DOS CORPOS TRANS


    Quando da análise da condição marginal dos indivíduos trans, foi verificada a possibilidade de convergência do conceito de seres abjetos de Butler e o paradigma da vida nua desenvolvido por Giorgio Agamben em Homo sacer I (2010). Ressalta-se novamente que os estudos dos autores aqui trabalhados não tratam especificamente dos corpos trans, entretanto, foram relevantes para a análise que se pretende neste trabalho. Assim, passou-se a pensar a compatibilização dessas duas teorias no desenvolvimento desse trabalho.


    E aqui se utiliza da fala de Bonassi e outras para explicitar o ponto de convergência entre as duas teorias:


    Quando acolhemos a ideia de abjeção para falar sobre as violências que incidem sobre homens e mulheres travestis e transexuais, não temos o objetivo de falar apenas de uma minoria discriminada e dos preconceitos em relação às sexualidades e gêneros que fogem à coerência programada. Mas, também, do descaso e da banalização da violência dirigidas a estes corpos invisíveis às leis e ao judiciário e, por isso, tornados crimes impunes. (BONASSI et al., 2015, p. 91).


    A condição de invisibilidade e vulnerabilidade dos corpos trans se identifica, assim, com a condição do homo sacer: um ser matável e insacrificável.


    Um dos institutos que Giorgio Agamben utiliza para compor a origem do que ele chama de indiscernibilidada entre vida politicamente qualificada e vida nua se verifica na figura no homo sacer. O instituto extraído do remoto direito romano arcaico aduz que, como forma de sanção pelo cometimento de um delito, o homem passa a ser dotado de sacralidade, portanto destinado aos deuses. Nesse sentido, a sacralidade implica em impune occidi (morte não punível) e a exclusão do sacrifício.


    Homem sacro é, portanto, aquele que o povo julgou por um delito; e não é lícito sacrificá-lo, mas quem o mata não será condenado por homicídio; na verdade, na primeira lei tribunícia se adverte que “se alguém matar aquele que por plebiscito é sacro, não será considerado homicida”. Disso advém que um homem considerado malvado ou impuro costuma ser chamado sacro. (AGAMBEN, 2010, p. 74).


    Desta forma, o homo sacer se situa entre a matabilidade e a insacrificabilidade, entre o ius divinum (direito divino) e o ius humanum (direito humano), é uma vida sacra, no entanto matável.


    Contudo, o autor explica que o conceito de “insacrificável” da vida sacra se mostra insuficiente para decifrar a violência que está em questão na biopolítica moderna, uma vez que a vida está exposta a violências sem precedentes, as mais profanas e banais. Sendo assim, a vida insacrificável tornou-se unicamente matável, vez que a sacralidade foi inserida em zonas cada vez mais vastas e obscuras pela política contemporânea, até coincidir com a própria vida biológica dos cidadãos. Somos, a partir de então, todos virtualmente homines sacri. (AGAMBEN, 2010).


    A sacralidade da vida, que se desejaria fazer hoje contra o poder soberano como um direito humano em todos os sentidos fundamental, exprime, ao contrário, em sua origem, justamente a sujeição da vida ao poder de morte, a sua irreparável exposição na relação de abandono. (AGAMBEN, 2010, p. 85).


    Assim, através do conceito de vida sacra desenvolvido, Agamben denuncia um agir humano que se relaciona de maneira política unicamente em uma relação de exceção. “Essa esfera é a da decisão soberana, que suspende a lei no estado de exceção e assim implica nele a vida nua.” (AGAMBEN, 2010, p. 84). Desta forma:


    Aquilo que define a condição do homo sacer, então, não é tanto a pretensa ambivalência originária da sacralidade que lhe é inerente, quanto, sobretudo, o caráter particular da dupla exclusão em que se encontra exposto. Esta violência  a morte insancionável que qualquer um pode cometer em relação a ele  não é classificável nem como sacrifício e nem como homicídio, nem como execução de uma condenação e nem como sacrilégio. Subtraindo-se às formas sancionadas dos direitos humano e divino, ela abre uma esfera do agir humano que não é a do sacrum facere e nem a da ação profana [...]. (AGAMBEN, 2010, p. 84).


    Quando transposta essa condição de abandono da vida nua para a violência e a matabilidade das pessoas trans na atualidade brasileira, isso significa relegá-las a mercê dos demais indivíduos, os quais promovem agressões em diferentes patamares, sem qualquer sanção. Mesmo nos casos em que essas pessoas procuram auxílio no poder público, na tentativa de denunciar a ocorrência, elas podem sofre novos incidentes de violência psicológica ou simbólica dentro dos espaços estatais.


    Isso porque, para um sujeito ser dotado de direitos  fundamentais e humanos  ele deve ser reconhecido por parte do Estado como um ser humano. Contudo, esses abjetos, incluídos sob o poder soberano por meio se sua exclusão, se situam justamente no limiar do ordenamento jurídico. Assim, essas vidas trans apresentam situadas juridicamente na exceção da norma, indeterminadas; trata-se de vidas presas ao bando soberano  abandonadas e remetidas a si mesmas.


    Outro exemplo, dentro da vivência dos sujeitos trans, bem apontada por Cibele Schafer e Carolina Bonoto (2015), o qual revela sua condição de total desproteção da vida humana enquanto objeto do poder soberano, é a sistemática negativa do direito de reconhecimento civil (identificação civil) em concordância com sua consciência de “ser” e independente de sua conformação biológica.


    Todavia, o Direito não tem dado respostas em termos de identificação civil a esse novo modelo de reconhecimento das identidades dos sujeitos, na medida em que não disciplina e  não raro cria óbices  ao registro civil das pessoas transgêneros, negando-lhes o reconhecimento da sua identidade e a sua adequação ao nome e ao sexo pelos quais quer se ver identificada e, em última análise, negando-lhes direitos fundamentais insertos no art. 5º constitucional (SCHAFER, BONOTO, 2015, p. 2-3).


    Assim, as autoras afirmam que o poder soberano relega esses indivíduos a um estado de vida nua, a partir de uma lógica moral de compreensão desses, a qual passaria a anular a sua vida moral, e por consequência, civil. Trata-se da transformação de sua existência política e civil (bíos) em uma vida meramente biológica (zoé).


    Nesse sentido, Agamben explica que o plano de fundo biopolítico, instaurado pela soberania nacional e pelas declarações de direitos, passou a criar uma zona de indistinguibilidade entre a vida politicamente qualificada (bíos) e a vida biológica (zoé), por meio da politização dessa última  inserção da vida biológica nos cálculos de poder. Dessa forma, o poder soberano implica em decidir “o limiar além do qual a vida cessa de ser politicamente relevante.” (AGAMBEN, 2010, p. 135). Ressalta que toda sociedade, mesmo a mais moderna, fixa esses limites, definindo assim os seus “homens sacros”, vidas descartáveis e “sem valor” (ou “indignas de serem vividas”).


    Contudo, “a vida nua não está mais confinada a um lugar particular ou em uma categoria definida, mas habita o corpo biológico de cada ser vivente.” (AGAMBEN, 2010, p. 135).


    Quando analisamos a produção de vida nua, essa dentro do paradigma do estado de exceção como técnica de governo, a partir do viés das políticas públicas, o que se verifica é que essas não se voltam para esses indivíduos abjetos, notadamente pautados pela invisibilidade, pelo abandono pelo Estado, que lhe renega qualquer condição de acesso a direitos. Como bem apontam as Bonassi e outras:


    Se levarmos em conta as dificuldades de acesso das pessoas travestis e transexuais aos serviços públicos de saúde, assistência, educação e segurança pública, estamos tratando de um dos principais efeitos da violência institucional. Uma violência que se instaura e se capilariza em diferentes áreas e por meio da atuação de diversos profissionais. Mostra disto são as formas pelas quais a homofobia e a transfobia se apresentam na recusa das instituições em utilizar o nome social e na negação de direito ao uso do banheiro de acordo com o gênero, conforme pudemos apreender por meio de comentários das pessoas entrevistadas durante a aplicação dos questionários, e principalmente, quando se constata que não há dados e informações sobre o número de pessoas travestis e transexuais existentes no Brasil (Guimarães, et al., 2013). Em outras palavras, é quando detectamos que para as políticas públicas suas vidas não são contadas, suas demandas não são acolhidas e suas mortes não são apuradas. (BONASSI et al., 2015, p. 92).


    As autoras aduzem que a única via de acesso à saúde para essa população seria a partir de uma lógica estigmatizante e patologizante das identidades trans, através ou de um diagnóstico psiquiátrico de Transtorno de Identidade de Gênero, ou por meio de ações ligadas ao combate à HIV/Aids (BONASSI et al., 2015). A preocupação estatal sobrepõe qualquer noção de respeito e dignidade para unicamente inserir esses corpos novamente dentro da cisheteronormatividade. Tais corpos não merecem ser curados ou salvos, exceto se passarem a serem minimamente inteligíveis dentro da lógica de gênero, ou quando suas condições ameaçam a ordem estatal sendo identificados como grupos de risco de doenças.


    Os cálculos de poder, por meio da inserção da zoé na política, se voltam à preocupação em coordenação entre o sexo biológico e a performance de gênero apresentada pelo sujeito trans. Desta forma, a transexualidade está fora, ou pode estar fora da biopolítica ou da medicina:


    Se, em todo Estado moderno, existe uma linha que assinala o ponto em que a decisão sobre a vida torna-se decisão sobre a morte, e a biopolítica pode deste modo converter-se em tanatopolítica, tal linha não mais se apresenta hoje como um confim fixo a dividir duas zonas claramente distintas; ela é, ao contrário, uma linha em movimento que se desloca para zonas sempre mais amplas da vida social, nas quais o soberano entra em simbiose cada vez mais íntima não só com o jurista, mas também com o médico, com o cientista, com o perito, com o sacerdote. (AGAMBEN, 2010, p. 119).


    Ainda, outra marca do estado de exceção pode ser verificada nas diretrizes acerca da promoção da igualdade de gênero e de orientação, as quais foram retidas do Plano Nacional de Educação 2014-2024. Isso evidencia que, a qualquer momento, o estado, por meio da suspensão soberana da norma, pode retirar quaisquer mínimas conquistas de reconhecimento alcançadas por esse grupo vulnerável.


    Em 2014, apesar das prerrogativas de documentos como o Plano Nacional de Promoção da Cidadania e Direitos Humanos de LGBT (Brasil, 2009) e o Programa Nacional de Direitos Humanos III (Brasil, 2010), foram retiradas do último Plano Nacional de Educação (PNE) as referências à promoção da igualdade racial, regional, de gênero e de orientação sexual contidas no texto. A retirada do termo gênero dos Planos de Educação, nos níveis federal, estadual e municipal tem sido recorrente em 2015, a partir dos grupos de parlamentares associados a fundamentalismos religiosos que se utilizam de conhecidos argumentos de base essencialista biológica: homem é homem e mulher é mulher, conforme assignado pelo seu sexo biológico ao nascer. (BONASSI et al., 2015, p. 94).


    Outra face da exceção contra o universo trans, decorre da falta de reconhecimento devido dessas pessoas dentro das relações sociais de aspecto econômico  relação de trabalho. Paulo Martins (2016, p. 236) aponta que quase que a totalidade da população trans se aloca dentro do mercado da prostituição em decorrência da falta de oportunidade e das violências sofridas dentro do mercado de trabalho “convencional”:


    Segundo dados fornecidos pela Associação Nacional de Travestis e Transexuais (ANTRA) cerca de 90% da população trans encontra-se no mercado da prostituição, principalmente em razão de discriminações que sofrem no mercado de trabalho convencional (OTONI, 2014). A privação dos direitos humanos básicos das pessoas trans acabam por gerar situações de extrema violência contra seus corpos, e por consequente, contra suas identidades.


    Destarte, nota-se a condição de vida nua, matável e insacrificável, dos corpos trans, esses “não-sujeitos” situados no limiar da própria gramática que estrutura a vida social  a “matriz heterossexual” afirmada por Butler (2003).


    Não obstante, ainda na tentativa de confluência de ambas as teorias, embora, Agamben lecione que dentro do estado contemporâneo todos somos virtualmente homo sacer ou, nos termo de Butler, ontologicamente todos estarmos expostos uns aos outros, o que se verifica é que alguns desses seres estão mais vulneráveis do que outros.


    A experiência trans, aqui abarcada, possui uma trajetória de vida marcada pela vulnerabilidade, a qual resta acentuada a partir da constatação do descaso e da banalização da violência a estes corpos invisíveis são submetidos perante a lei e o judiciário.


    Como bem explica Butler:


    O corpo implica mortalidade, vulnerabilidade, agencia: a pele e a carne nos expõem ao olhar dos outros, mas também ao contato e à violência. O corpo também pode ser a agência e o instrumento de tudo isto, ou o lugar do “fazer” e do “ser feito” se tornam equívocos. Ainda que lutemos pelos direitos sobre nossos próprios corpos, os mesmos corpos pelos quais lutamos não são nunca totalmente nossos. O corpo tem invariavelmente uma dimensão pública, meu corpo é e não é meu. Desde o principio é dado ao mundo dos outros (BUTLER apud BONASSI et al., 2015, p. 90).


    Assim, esses corpos em oposição à cisheteronorma, tão visíveis e expostos pela sua condição performativa, e ao mesmo tempo invisíveis pela carência de informação e atenção por parte das políticas públicas, passam a habitar essas zonas “inóspitas” e “inabitáveis” da vida social  o bando soberano.


    4. CONSIDERAÇÕES FINAIS


    Pelo exposto, foi possível evidenciar as condições de vulnerabilidade, geradas pelos processos de exclusão e abandono dos corpos trans dentro do contexto social, jurídico e político brasileiro.


    A partir da teoria de Butler (2003 e 2001), foi possível conceber que os corpos trans estão em permanente choque com a cisheteronorma, de modo que não se encaixam dentro da lógica de continuidade estabelecida entre sexo biológico, gênero e identidade. Sendo assim, essas identidades de gênero “inteligíveis”, perante a matriz heterossexual socialmente construída, passam a ser considerada restos: os abjetos.


    Foi possível constatar a presença do dispositivo da exceção nesse contexto, que por meio da inclusão-exclusiva da vida nua na política, gera a extrema matabilidade das pessoas trans na atualidade brasileira. Nesse processo, o corpo trans passa a ser vidas sacras, matáveis e insacrificáveis, vez que restam passíveis de violência ou morte por parte de qualquer um, sem que seja considerado crime. A desproteção absoluta da vida humana desses seres os transforma em meros objetos do poder soberano.


    Nesse sentido, o apagamento dessas identidades trans perante a sociedade, a partir dos processos de estigmatização e abandono verificados acima limitam de forma evidente o exercício dos seus direitos individuais, sociais, econômicos e políticos dentro do Estado democrático de Direito.


    Deste modo, de forma a estabelecer e acionar políticas públicas voltadas para a população de pessoas travestis e transexuais, dada como grupo vulnerável, o desafio principal desafio aqui verificado é a necessidade de que suas existências e modos de vida sejam reconhecidos como legítimos pelo corpo social. No presente contexto, nem mesmo a legitimidade de uma humanidade válida é dado à essas pessoas.


    REFERÊNCIAS


    AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.


    AGUINSKY, Beatriz Gershenson; FERREIRA, Guilherme Gomes; RODRIGUES, Marcelli Cipriani. Travestis e segurança pública: as performances de gênero como experiências com o sistema e a política de segurança no Rio Grande do Sul. Textos & Contextos, Porto Alegre, v. 12, n. 1, p. 47 - 54, jan./jun. 2013. Disponível em: <http://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/7887/2/Travestis_e_seguranca_publica_as_performances_de_genero_como_experiencias_com_o_sistema_e_a_politica_de_seguranca_no_Rio_Grande_do_Sul.pdf>. Acesso em: 19 ago. 2017.


    BONASSI, Bruna Camillo et al. Vulnerabilidades mapeadas, violências localizadas: experiências de pessoas travestis e transexuais no Brasil. Quaderns de Psicologia, [S.l.], v. 17, n. 3, p. 83-98, 2015. Disponível em: <http://www.quadernsdepsicologia.cat/article/view/v17-n3-camillo-dossantos-filgueiras-etal>. Acesso em: 19 ago. 2017.


    BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Diário Oficial da União, Brasília, 5 out. 1988. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm>. Acesso em 16 ago. 2017.


    BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.


    BUTLER, Judith. Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do “sexo”. In: LOURO, Guacira Lopes (Org.). O corpo educado: pedagogias da sexualidade. Belo Horizonte: Autêntica, 2001. p. 153-173.


    COSTA, Cicera Glaudiane Holanda; ADRIÃO, Karla Galvão; CAVALCANTI, Céu Silva. As experiências de pessoas trans*: relatos sobre corpos, abjeções e direitos. Quaderns de Psicologia, [S.l.], v. 17, n. 3, p. 99-110, 2015. Disponível em: <http://www.quadernsdepsicologia.cat/article/view/v17-n3-holanda-adriao-cavalcanti>. Acesso em: 19 ago. 2017.


    MACDOWELL, Pedro de Lemos. Geografia do gênero: do (não) lugar de travestis e outros abjetos na cidade. In. Encontro Nacional de Estudos Populacionais, 16., 2008, Caxambu, MG. Anais... Belo Horizonte: ABEP, 2008. Disponível em: <http://www.abep.nepo.unicamp.br/encontro2008/docsPDF/ABEP2008_1467.pdf>. Acesos em: 16 ago. 2017.


    MARTINS, Paulo Adroir Magalhães. (Re)conhecimento de identidades trans - vulneração e violências. In. BIRNFELD, Carlos André; LOIS, Cecilia Caballero (Coord.). XXV Congresso do CONPEDI  Curitiba: Gênero, sexualidades e direito II. Florianópolis: CONPEDI, 2016. p. 227-242. Disponível em: <https://www.conpedi.org.br/publicacoes/02q8agmu/120638j8/89py7JQ8hB66gdsU.pdf>. Acesso em: 16 ago. 2017.


    NARDELLI, Rachel D’Amico. Sobre o direito de ser “normal”. In. Congresso Internacional de Estudos sobre a Diversidade Sexual e de Gênero da Associação Brasileira de Estudos da Homocultura, 6. 2012, Salvador, BA. Anais... Salvador: ABEH, 2012.Disponível em: <http://abeh.org.br/arquivos_anais/R/R001.pdf>. Acesso em: 16 ago. 2017.


    PRINS, Baukje; MEIJER, Irene Costera. Como os corpos se tornam matéria: entrevista com Judith Butler. Tradução de Susana Bornéo Funck. Revista de Estudos Feministas, v. 10, n. 1 Florianópolis, jan. 2002. Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/ref/v10n1/11634.pdf>. Acesso em: 22 ago. 2017.


    SCHAFER, Cibele Franco Bonoto; BONOTO, Carolina. A identificação civil dos indivíduos transgêneros: a negação do direito em violação ao princípio da dignidade humana. In. Jornada de Pesquisa do Salão do Conhecimento UNIJUÍ, 20., 2015, Ijuí, RS. Anais... Ijuí: UNIJUÍ, 2015. Disponível em: <https://www.publicacoeseventos.unijui.edu.br/index.php/salaoconhecimento/article/view/4666/3863>. Acesso em: 16 ago. 2017.


    SIMPSON, Keila. Travestis: entre a atração e a aversão. In: VENTURI, Gustavo; BOKANY, Vilma (Org.). Diversidade sexual e homofobia no Brasil. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2011. p. 109-109-117.


    TGEU. Transgender Day of Visibility 2016: Trans Murder Monitoring Update. TGEU.org, 30 mar. 2016. Disponível em: <http://tgeu.org/transgender-day-of-visibility-2016-trans-murder-monitoring-update/>. Acesso em: 20 ago. 2017.


    THOMAS, Kendall. Seriam os direitos dos transgêneros direitos inumanos?. Tradução de Bruno Meneses Lorenzetto. Revista Direitos Fundamentais & Democracia, Curitiba, v. 22, n. 1, p. 4-23, jan./abr. 2017.


    VENTURI, Gustavo et al. Síntese da Pesquisa: Diversidade sexual e homofobia no Brasil  intolerância e respeito às diferenças sexuais. In: VENTURI, Gustavo; BOKANY, Vilma (Org.). Diversidade sexual e homofobia no Brasil. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2011. p. 189-251.


    ZAMBRANO, Elizabeth. Transexuais: identidade e cidadania. In: VENTURI, Gustavo; BOKANY, Vilma (Org.). Diversidade sexual e homofobia no Brasil. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2011. p. 97-107.

    


    
      
        1 Cursando Pós-Graduação Lato Sensu em Direito Constitucional pelo Instituto Elpídio Donizetti. Especialista em Advocacia Cível pela Escola Superior de Advocacia da OAB/MG. Bacharel em Direito pela PUC Minas. Advogado. E-mail: carvalho.thiagoc@gmail.com. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/1735005058470375.

      


      
        2 O termo “cis”, que em latim significa “deste lado” (e não do outro), utilizado nas teorias de gênero representa a perceção de gênero em concordância com o sexo designado ao nascimento. Assim uma pessoa “cisgênera” é aquela na qual o sexo e o gênero designados quando nasceu estão “alinhados” ou “do mesmo lado” que a sua identidade de gênero.

      


      
        3 Apenas a introdução do livro, publicada em O corpo educado: pedagogias da sexualidade, organizado por Guacira Lopes Louro (2001, p. 153-173).

      


      
        4 Nota ressaltar que a pesquisa 65 países/regiões dos 194 atualmente reconhecidos pela Organização das Nações Unidas (ONU).

      


      
        5 Trecho transcrito de entrevista concedida à Baukje Prins e Irene Costera Meijer na Universidade de Utrecht em 1996, publicado originalmente como How Bodies Come to Matter: An interview with Judith Butler, e traduzido para o português por Susana Bornéo Funck.

      


      
        6 O termo integra a décima versão do Cadastro Internacional das Doenças (CID-10) no código F64, como parte da categoria dos transtornos mentais, assim como faz parte da quinta edição do Manual de Diagnóstico e Estatística da Associação Americana de Psiquiatria (Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders  DMS-5) sob a nomenclatura de “disforia de gênero”.

      

    

  


  
    Fundamental questions, radical answers, and the current status of legal theory: a preliminary proposal


    Jacopo Martire


    My contribution to the topic of fundamental rights, democracy, and decolonialisation will be a very theoretical one  maybe frustratingly so  as I will not address the topic as such but rather its underlying unspoken assumptions. My aim is to offer a problematisation that might work as a springboard for a fresh and original approach to out legal, political, and social issues.


    Broadly speaking, it could be said that the current state of the debate on legal and political theory can be divided into two opposing camps. On the one hand, we have staunch defenders of the liberal project (such as Habermas) who believe that liberalism, notwithstanding certain worrying problems and inescapable dysfunctions, is the project that is best placed, despite its flaws, to light the way forward even in the face of an increasingly virtualised and globalised society. On the other hand, we have the critics of liberalism as a legal and political ideal, the lively followers of postmodernism (whatever that is) who unflinchingly denounce law’s inconsistencies and injustice as inherent characteristics built into the discourse of modern law.


    Taking in consideration this landscape, my contention is that today we are facing a sort of blockage in legal and political thinking. I would like to argue that, ultimately, and for all their differences, liberal and critical scholars seem both to cling tightly to the form of modern law that I have criticised as increasingly unfeasible for our times. Modern law appears to be taken, at least in a certain discursive sense, as an unquestioned “blackbox”;1 the politics of law is increasingly questioned but the syntax of law itself is left untouched. This seems to me as the most important point neglected both by liberal and critical analyses of law, and one that has profound practical consequences, confining the legal debate  with its social and political ramifications  to circular answers which has long proved their ineffectiveness. But if we want to escape circular answers, and instead provide radical answers to our fundamental questions, we need to unveil this silent deadlock, and address head on the shortcomings it carries along. In order to articulate my claim more fully, I will first address the liberal position by taking Habermas as its most prominent standard-bearers and subsequently turn towards current critical approaches to law and rights.


    The blockage in the liberal camp


    Habermas proposes a sophisticated liberal interpretation of modern law. He has suggested that modern law is constituted by a normative and a factual dimension. Law is, in fact, a set of commands backed by sanctions and at the same time a series of rules of action that demands compliance on the basis of its legitimacy.2 This tension, according to Habermas, was already present in Kant but was resolved solely on metaphysical and moral grounds.3 That kind of reasoning is of very limited use in our contemporary society that is characterised by secular thinking and moral relativism.4 Habermas, trying to overcome these limitations through the application of his theory of communicative action,5 attempts to provide an interpretation that would be both normatively attractive and sociologically sound.6


    The central foundation for such an ambitious project is represented by Habermas’s discourse principle which states: “[j]ust those action norms are valid to which all possibly affected persons could agree as participants in rational discourses”.7 The application of this principle to the legal context would lead to a situation where “only those [regulations] may claim legitimacy that can meet with the assent of all [parties] in a discursive process of legislation that in turn has been legally constituted”.8 This system provides a powerful scheme of legitimation. Granting the parties a space of communicative freedom where they would be able to coordinate “their action plans on the basis of a consensus that depends in turn on their reciprocally taking positions on, and intersubjectively recognising, validity claims”.9


    In order to make possible such a dynamic, every democratic legal system must work out a basic system of rights that would guarantee the equal and fair participation of every citizen in the legal and political discourse.10 Every single citizen would, in this way, have the possibility to actively participate in the construction of democracy. The political discourse would be supported by a broad, inclusive, spectrum of reasons,11 bringing within the public arena citizens’ actual interests and values. The outcome is a communicative power that “has a real impact on formal decision making and action that represent the final institutional expression of political ‘will’”.12 In this context law has the fundamental function of a transformer that picks up the political directions signalled by society and, through the administrative system of the state, organises society according to those very directions.13


    To fulfil this task, law will have to endorse a system of rights understood as a minimal but absolutely necessary constitutional structure for any democratic state.14 Negative liberties, membership rights and due-process rights guarantee the private autonomy of the individual. Rights of political participation and social-welfare rights, on the other hand guarantee the formal and substantive aspects of public autonomy. These rights do not stand in any hierarchical relationship and each side is indispensable for the other. They are, in other words, coextensive and form the conditions of existence of deliberative democracy.15


    Under these conditions, law will be valid from a dual perspective: a formal one since there is a fundamental sphere of autonomy that cannot be invaded by law itself; and a substantive one that stems from the fact that law becomes a reason for action once it has come about through a democratic process of opinion and will formation that “justify the presumption that outcomes are rationally acceptable”.16 According to this vision, the rule of law, basic rights and constitutional restraints play a crucial role in channelling a democratic practice, while also being supported by a substantive practice of ethical and political communication and interaction. Law and democracy are thus interpreted as mutually reinforcing and interdependent. As a result, they are capable of reaching a dual goal: on the one hand, they stand out as a mechanical tool for social coordination ultimately backed by coercive sanctions, while, on the other hand, they operate as a vehicle of political integration for they are instrumental in achieving a meaningful rational understanding and acceptance between diverging normative positions.


    Habermas’s seemingly solid construction reveals however some dangerous fissures if closely scrutinised. It is generally recognised that, upon the emergence of the modern state, liberal theory was in itself insufficient to create a framework of ethical recognition and political integration. Habermas himself, among many others,17 showed that, historically, constitutional rights guaranteeing private and public autonomy were not enough to hold together the new socio-political communities of modern states. The idea of nation18 was necessary for the formation of a common identity for the whole population. It helped to create a sense of belonging thereby overcoming social, cultural and economic differences between citizens beyond the (too often solely formal) rights of equality and freedom under general and abstract laws. As such, the notion of national identity is both a modern object and an artefact-object. In this regard Zygmunt Bauman observes:


    “The idea of ‘identity’, and a ‘national identity’ in particular, did not gestate and incubate in human experience ‘naturally’, did not emerge out of that experience as a self-evident ‘fact of life’. … The idea of ‘identity’ was born out of the crisis of belonging and out of the effort it triggered to bridge the gap between the ‘ought’ and ‘is’ and to lift reality to the standards set by the idea  to remake the reality in the likeness of the idea”.19


    It must be recognised that the emergence of modern law did not only shaped dynamics of power and ushered in democracy but operated also at the level of individual subjectivity, shaping personal identities and ingraining them within its mechanisms. Therefore, as the case of the rise of modern states shows, an historical account of law, democracy and state cannot neglect a careful analysis of practices of subjectivation. Any interpretation of the development of the liberal complex must be accompanied by a thorough description of how the deep interstice between the general and abstract legal subject and the single, concrete individual has been filled by the substance of common, artefact identities. National identity was certainly one of the most important versions of this connective substance, but what about other practices? What about all of the other dynamics of subjectivation that through the decades and the centuries have told the individual how to act, live and think?


    In Habermas’s vision (and in the liberal vision more generally), law is meant to guarantee coordination between subjects through communicative action, but one must recognise that communication itself occurs between individuals that have been already touched and shaped by power. Habermas’s line of argument dangerously disregards the influence of various discourses of power on the formation of the (supposed) pre-political individual.


    The question of how the individual has been subject to a cultural and intellectual reshaping at the substantive level of identity must be taken into consideration if we want to achieve a satisfactory understanding of the modern legal phenomenon. We cannot assume that, since the legal subject became freer (and we must remember that it did so in a slow and contradictory way), this was also the unqualified case for the concrete person. Quite the contrary, we must focus on this decoupling between the legal and concrete subject. It is necessary to realise that in modernity there are these two levels of identity and that law cannot be studied in isolation from the concrete and existential dimension of individual life.


    What we need to take into consideration, in other words, is that in modernity the separation between the substantive concrete individual and the universal legal subject should lead us to understand that law is part of a concatenation that includes specific dynamics of subjectivation Focusing on the ways in which modes of subjectivation shape the individual we need to study how the concrete subject is modelled by what Foucault termed discourses of power/knowledge. Our goal should be to elucidate how the discourse of law, operating as an apparatus, is always in a dialogue with other discourses, how the legal subject can never be taken as an unencumbered self but, on the contrary, it is always to be seen as connected with a substantive individual whose mind and body are continuously under the gaze of power.


    The blockage in the critical camp


    Butler, as it is known, moves from much more problematic premises. Building on the works of Foucault, Lacan, Derrida, she claims that we come into this world somewhat dispossessed: everything to which we express ourselves never coincides with an identity which is, in fact, fiction… instructed to a series of heteronomous social norms. Our personality is largely a persona that does not belong to us fully, a theatrical role we play under societal stage, An active part within which we have to fit. To counter such problems, she proposes a performative turn as a means of attempting to escape from the dominating discourse of liberal politics given her dissatisfaction with what she sees as its false promises of liberation.20 In order to counter the pervasive power discourses and to explore the infinite existential possibilities of the individual she theorises a perpetual reinvention of the self. Worried about the sclerotising consequences that any stable language might induce (such as that of gender or even that of law) she instead argues for the liberating effects of a “protean” style of life where “parody” would be turned into a political action. She understands clearly, in relation to the contemporary problem of Otherness that any time the Other enters into law (as a Woman, an Homosexual, an Outcast, etc.) she is hypostasised and becomes an icon; it becomes crystallised losing its multiform quality, it becomes a totalising general and abstract “we”.


    Of course, the ideal of being truly oneself is something that Butler questions as something attainable in absolute terms.21 Echoing Lacan, but also Levinas, she thus argues that the deepest strata of our existence are partially constituted by a lack that no signifier can express and that we learn what we are and critically reflect on ourselves through the lens of a system of references that precedes the subject and structures it from the outside. Such a realisation, far from implying a sceptical attitude towards a meaningful idea of selfhood, opens the way to new possibilities for self-interrogation and self-assertion. The subjection to a varied range of discourses  each with its own rules, prohibitions and limits  which is necessary for the articulation of identity and social life becomes, in Butler’s theory, the basis for a practice of subversion: the individual who participates in the dominant discourse by playing by its rules is urged to use those same rules to explode that very discourse from within, finding within the intricacies of its norms unexpected spaces for self-liberation and self-determination.


    We are very far from Habermas’s alleged blindness to the constraining limits of social identity, a problematisation that questions the very possibility  or at least requires a fundamental re-thinking  of social interaction based on any kind of communicative action. It is therefore deeply troubling that, when it comes to the properly legal implications of such approach, we hear Butler echoing Habermas’s discourse.22


    For example, with reference to human rights  which for a long time have been deaf and blind to the question of minorities, homosexuality and queerness  she suggests that their invocation in a critical vein can offer new avenues to rewrite and rearticulate the human.23 In this perspective Karen Zivi has argued that rights claiming within Butler’s theory functions as a perverse reiteration: “If the ‘human’ of the human rights traditionally excludes lesbians, gays and women, if the ‘human’ is defined through the very exclusion of these groups, then, pwhen using the language of rights, such groups are not simply suggesting that they are human in the way that we usually conceive of the human”.24 This subversive usage of human rights is challenging us to rethink the meaning of precisely what it is to be human by exposing its limitations. Law, according to Butler, functions thus as a language that can both forcibly frame the individual within certain given, figurative identities that reflect a certain arrangement of social paradigms and serve the purposes of resistance to the point that law itself, by means of enacting rights, seems able to establish a field of agonism where subjectivies and personhood, can be negotiated, reframed and reformed.


    Such a potentiality assumes even greater importance against the background of contemporary forms of sovereign power that tend to establish a direct hold over individual life. Building on Agamben’s ideas on the state of exception, Butler argues that the colonisation of social norms by sovereign commands in the name of flimsy constructed security needs remoulds the contours of livability to an unprecedented and unacceptable extent.25


    In the face of such dangers Butler invokes the idea of legal rights and especially the rule of law as the ultimate bastion protecting the possibility of questioning the contours of our social life and hence of creating new forms of subjectivities. Butler is clear in explaining that she is not interested in the rule of law as such, but rather in exploring how the rule of law could limit the perverse effects of state sovereignty.26 Under this light, as Elena Loizidou argues, law would be able not only to passively protect the individual from the undue intrusion by an oppressive form of sovereign power but also to actively “take up the task of the translator  to translate and rather than interpret our irreconcilable differences when we make demands for life per se”.27


    Such a line of reasoning is fascinating but also problematic. The discourse of law and the language of rights only partially resemble the ordinary language game upon which Butler is able to found her politics of parody.28 The structure of the discourse of law is, in fact, much more static that ordinary language and cannot fully accommodate the protean nature of one’s subjectivity. It imposes much more stringent conditions of visibility, and, most importantly it necessarily hypostasises specific life claims into the form of universal intimations, hence imposing future limitations on other competing claims. Seen from this perspective then, modern law can be liberating only to the extent that it oppresses and homogenises the particularities of each single identity, it constitutes a discourse that always moves in the direction of the norms, imposing certain standards that, at the same time, allow us to express ourselves intelligibly but also shackle us to a given and restrictive discourse.


    In other words, while Butler is suggesting some imaginative ways towards a different kind of politics, her apparent reliance upon the modern discourse of law seems, nonetheless to undermine her whole project nonetheless. Butler’s theory (which can be taken as a representative example of the post-modern school of thought) is subsumed within the liberal discourse; liberal rights are a necessary precondition for her theory to function: how else would one be able to express herself, freed from dominant overlapping societal discourses?


    Her suggestions therefore carry along with them a paradox. Her critique of liberal politics does not seem to be accompanied by a thorough assessment of modern law’s structural discursive shortcomings in the face of the protean and incomplete nature of the self, and in the end, we are left wondering how it is possible to build a radical political project within the hollowed out shell of modern law.


    Law as heterotopia


    While liberals and critical thinkers move from widely divergent premises and methodologies, therefore, they reach practically similar conclusions; the use of rights is indeed the central instrument towards the affirmation of new and different spaces of freedom.


    This leads us to two interconnected questions: why is that so? What does this mean for legal theory?


    First the diagnostic point. I would say the contemporary legal theory suffers from what I would call the “heterotopia illusion”. The term heterotopia was introduced by Foucault in a famous article entitled “Different spaces”.29 In it, Foucault argued that in societies we can always find some spaces which are neither imaginary nor ideal (like utopias) but are “[…] something like counter-sites, a kind of effectively enacted utopia in which the real sites, all the other real sites […] are simultaneously represented, contested, and inverted”.30 While the concept has been extensively used in various fields, its application to law has been limited. This is deeply surprising: is not law the heterotopia par excellence, the space where reality is continuously “represented, contested, and inverted”? Law, in this sense, can be seen at the same time a space of domination, of struggle, of resistance, and of change.31 Both liberals and critical thinkers implicitly embrace the idea of law as heterotopia. Beyond their differences, both take law as a (problematic) transformative space where identities can be remoulded and changed, and new forms of living have the opportunity of becoming. After all, is this not what modern law has always (allegedly) been about, a supple instrument through which we can explore ourselves both individually and collectively, a tool to construct our social environment, a machine linking truth power, and knowledge in an ungrounded potentially endlessly open agonistic dimension?32 Law as heterotopia is therefore the legal paradigm of our theory precisely because it functions as a floating signifier which can reflect any political invocation and interpellation. It is a space of democratic struggle, a lieu that has both prescriptive territorialisations and subversive lines of flight, a fluid dimension whose polyvalent vacuity allows for the protean polymorphisms of competing life-claims.


    There is however a perverse underbelly to every heterotopia: They necessarily mimic the very spaces they are supposed to evade; they can only distort the image they reflect without truly transforming it in an act of radical re-creation, they let the changing of laws possible only because another, over-arching meta-law continues to operates. Curiously enough, Foucault himself was aware of this conundrum even as he did not explicitly connect it with the concept of heterotopia but with the problem of political tribunals. In a discussion on popular justice and political tribunals with two “Maoists” that would later become two of the most representative nouveau philosophes33 he pointed out that the very invocation of the tribunal form in popular justice would have the effect of replicating those bourgeois dynamics and apparati that popular justice was meant to subvert and crush. His more general preoccupation was that no matter how hard one tries, preceding discourses, and in particular the juridical one, exert such a gravitational pull that all transformational practices, if not sufficiently detached from those, will inevitably reiterate their basic structure or dynamics. The problem of the heterotopia fallacy is that heterotopias work as a distorting mirror, which certainly reflects in subversive manner what it sees but cannot, quite very nature, represent truly alien forms. In this sense, law, functioning as a mirror, never produces something new, it is liberating to the limited and paradoxical extent that a carnival is: a fleeting illusion which temporarily masquerades the status quo. Law as heterotopia always produces allotropes where different forms return to the root of the One, duly expressing a fundamental homogeneity that denies ultimate diversity.


    Let me conclude with a final question and suggest a possible answer. Why have we fallen through this grotesque looking glass? I believe that the answer lies in the fact that fundamentally contemporary legal theory as accepted modern law as a sort of unquestioned blackbox. Law is conceived, implicitly, as a transhistorical form whose logical syntax needs no specific analysis. Here I think that a fundamental Foucauldian notion might help us. Deleuze famously argued that Foucault was a cartographer who drew diagrams, that is a map of the current actualisations of power a “…map of relations between forces, a map of destiny, or intensity, which proceeds by primary non-localizable relations and at every moment passes through every point, ‘or rather in every relation from one point to another’.”34 The Foucauldian diagram works as an immanent cause “… to the concrete assemblages that execute its relation”;35 the abstract machine that coordinates and deploys discursive and non-discursive formations, and that is “…realized, integrated and distinguished by its effects”.36 Before we speak of fundamental rights, democracy, and decolonialisation, I believe that we need to approach the legal field with the notion of the Foucauldian diagram in mind and in particular the one that Foucault hypothesized with regards to normalizing societies. We have, in other words, to study the phenomenon of modern law against the backdrop of normalizing forms of power to make genealogically visible the structural limits of the fundamental syntax of modern law that are distinctively linked to the diagram of normality. I have made myself an attempt at this daunting task and I cannot expand on that here, of course. 37 But I hope that with my brief remarks I have made a little more visible the necessity of such a task, our obligation as legal scholars to question the modern legal discourse a sui generis apparatus within a broader diagram of power, and the urgency to scrutinize it as a discourse that we should not feed (à la Habermas) nor should we parody (à la Butler) but maybe and possibly unfold and fold again. We should break away from this blackbox ideology of modern law and reappropriate the infinite lines of flight present in our current reality. If law as heterotopia is like a mirror, we need to constantly remind ourselves that games of mirrors can mimic infinity but they are far from the real thing.


    Bibliography


    Anderson, B. (1983). Imagined communities. London; New York: Verso.


    Bauman, Z. (2004). Identity. Cambridge; Malden, MA: Polity Press.


    Butler, J. (1990). Gender trouble. New York, London: Routledge.


    Butler, J. (2004a). Precarious life. London: Verso.


    Butler, J. (2004b). Undoing gender. New York, N.Y; London, U.K.: Routledge.


    Butler, J. (2005). Giving an account of oneself. New York: Fordham University Press.


    Deleuze, G. (1988). Foucault. Minneapolis: Univeristy of Minnesota Press.


    Foucault, M. (1978). The history of sexuality. Vol. I An introduction. (R. Hurley, Trans.) New York: Pantheon.


    Foucault, M. (1980). On popular justice: a discussnio with Maoists. In C. Gordon (Ed.), Power/Knoweldge. Selected interviews and other writings 1972-1977 (C. Gordon, L. Marshall, J. Mepham, & K. Soper, Trans., pp. 1-36). New York: Pantheon Books.


    Foucault, M. (1986). Of other spaces. Diacritics, 16, 22-27.


    Foucault, M. (2000). Different Spaces. In J. D. Faubion (Ed.), Aesthetics : method, and epistemology. The essential works of Michel Foucault, 1954-1984 (&. a. R. Hurely, Trans., Vol. 2, pp. 175-186).


    Gellner, E. (2006). Nations and nationalism. Malden, MA: Blackwell Publishing.


    Habermas, J. (1984-1987). The theory of communicative action. (T. McCarthy, Trans.) Boston: Beacon.


    Habermas, J. (1992). Post-metaphysical thinking. (W. M. Hohengarten, Trans.) Oxford: Polity Press.


    Habermas, J. (1996). Between facts and norms: contributions to a discourse theory of law and democracy. (W. Rehg, Trans.) Cambridge, Mass.: MIT Press.


    Hobsbawm, E. J. (1992). Nations and nationalism since 1780: programme, myth and reality. Cambridge: Cambridge University Press.


    Laclau, E., & Mouffe, C. (Verso). Hegemony and socialist strategy: towards a radical democratic politics. 1985: London.


    Latour, B. (1999). Pandora’s hope: essays on the reality of science studies. Cambridge, Mass; London: Harvard University Press.


    Loizidou, E. (2007). Judith Butler: ethics, law, politics. New York: Routledge-Cavendish.


    Martire J. (2017). A Foucauldian interpretation of modern law. Edinburgh: Edinbugh University Press.


    Miller, D. (2000). Citizenship and national identity. Cambridge: Polity Press.


    Mouffe, C. (2000). The democratic paradox. London: Verso Books.


    Rehg, W. (1996). Translator’s introduction. In Between facts and norms (pp. ix-xxxvii). Cambridge: Polity Press.


    Smith, A. D. (2001). Nationalism: theory, ideology, history. Cambridge : Polity.


    Zivi, K. (2008). Rights and the politics of performativity. In T. Carver, & S. A. Chambers (Eds.), Judith Butler’s precarious politics (pp. 157-169). New York: Routledge.

    


    
      
        1 Latour, 1999, 304.

      


      
        2 Habermas, 1996, 38-41, 447.

      


      
        3 Habermas, 1996, 28-32

      


      
        4 Habermas, 1992.

      


      
        5 Habermas, 1984-1987.

      


      
        6 “If law is essentially constituted by a tension between facticity and validity  between its factual generation, administration, and enforcement in social institutions on the one hand and its claim to deserve general recognition on the other  then a theory that situates the idealising character of validity claims in concrete social contexts recommends itself for the analysis of law. This is just what the theory of communicative action allows, without the metaphysical pretensions and moralistic oversimplification we find in Kant”. Rehg, 1996, xii.

      


      
        7 Habermas, 1996, 107.

      


      
        8 Habermas, 1996, 110.

      


      
        9 Habermas, 1996, 119.

      


      
        10 Habermas, 1996, 121-136.

      


      
        11 Habermas, 1996, 460.

      


      
        12 Rehg, 1996, xxviii.

      


      
        13 Habermas, 1996, 448-449.

      


      
        14 Habermas, 1996, 122-123.

      


      
        15 Habermas, 1999, 261.

      


      
        16 Habermas, 2001, 779.

      


      
        17 Gellner, 2006; Smith, 2001; Miller, 2000

      


      
        18 Often construed along lines of pure fiction see Hobsbawm, 1992; Anderson, 1983.

      


      
        19 Bauman, 2004, 20.

      


      
        20 Butler, 1990.

      


      
        21 Butler, 2005.

      


      
        22 A striking overlap can be found in the following quotation: “The individual rights that are supposed to guarantee women the autonomy to shape their private lives cannot even be appropriately formulated unless those affected articulate and justify in public discussion what is relevant to equal or unequal treatment in typical cases. Safeguarding the private autonomy of citizens with equal rights must go hand in hand with activating their autonomy as citizens of the nation.” (Habermas, Struggles for recognition in the Democratic States, in The Inclusion of the Other, 1998, 210)

      


      
        23 Butler, 2004b, 33.

      


      
        24 Zivi, 2008, 167.

      


      
        25 Butler, 2004a, 55.

      


      
        26 Butler, 2004a, 98.

      


      
        27 Loizidou, 2007, 90.

      


      
        28 Butler, 1990.

      


      
        29 Foucault, 1986. The same article, with some minor omissions and a different title (“Different spaces”) appears also in Foucault, 2000, 175-187.

      


      
        30 Foucault, 1986, 24.

      


      
        31 It is quite interesting that the legal field reflects all of the six heterotopic principles individuated by Foucault:


        Law as heterotopia of crisis/deviation: Law works at the same time as a space where a crisis between two parties is brought to the fore and resolved, and also as a space where deviation is examined, assessed, and disciplined.


        Law as heterotopia of difference: Law is a social phenomenon whose meaning and function might dramatically shift in relation to the cultural and historical context.


        Law as heterotopia of juxtaposition: Law is not only a system where domination is imposed from above, but it is also a place where different claims coexist and develop in a dialectical fashion.


        Law as heterotopia of time: Law is a space that has a complex relationship with time. On the one hand, law’s meaning changes over time and is shaped by its dimension (e.g. precedents), but, on the other hand, law rejects the workings of time by imposing itself as an immutable force (e.g. natural rights).


        Law as heterotopia of inclusion/exclusion: Law can be a place of recognition but also a place of misrecognition and rejection.


        Law as heterotopia of illusion/compensation: Law can be both seen as a space of illusion that exposes every real space as still more illusory, and as a space that incessantly attempts to counterbalance the messiness and confusion of the real world.

      


      
        32 This is basically the idea of agonistic democracy proposed by Laclau and Mouffe, 1985, and idea that does not fall too far from the liberal tree. In fact, Habermas can be read  with some caveats  as a proponent of agonistic politics. For a critical analysis of Habermas’s (and Rawls’s) democratic theories from the point of view of agonistic pluralism see Mouffe, 2001.

      


      
        33 Foucault, 1980. The two Maoists were Bernard Henri-Levy and André Glucksmann.

      


      
        34 Delueze, 1998, 36. The included quote is from Foucault, 1978, 93.

      


      
        35 Deleuze, 1998, 37.

      


      
        36 Deleuze, ibid.

      


      
        37 Martire, 2017.

      

    

  


  
    INCONSISTÊNCIAS ENTRE PODER PÚBLICO E PODER ECONÔMICO NO CONTEXTO NEOLIBERAL


    Mariana Ferreira Bicalho1


    1. Cenário político-institucional do Brasil na atualidade


    Atualmente, inúmeras são as críticas às instituições democráticas no Brasil, principalmente a partir do processo de rompimento democrático por meio de um processo de “impeachment” da presidenta eleita Dilma Rousseff em 2016 e, posteriormente, da imposição de reformas neoliberais, pelo governo do presidente de fato Michel Temer, para atender o capital global2. Entre as reformas implantadas, pode-se destacar a Emenda Constitucional 95/2016, que limitou gastos e investimentos públicos, principalmente nos serviços sociais, por 20 anos. O novo regime fiscal foi alvo de diversos protestos, em especial, as ocupações de escolas e universidades públicas por todo país. Mesmo sem diálogo com a população, a emenda foi aprovada a partir de um discurso oficial de que o novo regime fiscal seria essencial para a retomada da economia. O mesmo discurso garantiu reformas trabalhistas3 que trouxeram inúmeras desvantagens aos trabalhadores, destacando-se a terceirização irrestrita. Trata-se, portanto, de um governo que visa atender a uma agenda neoliberal sem preocupação com sua popularidade4 ou com a legitimidade de suas ações.


    Diante deste quadro, o presente artigo pretende discutir exatamente as inconsistências entre poder público e poder econômico na era neoliberal, em especial a fragilidade do Estado e das democracias contemporâneas em garantir a soberania popular frente aos interesses do capital.


    A partir dos estudos de Colin Crouch e sua adaptação ao cenário brasileiro desenvolvida por Rubens Casara, mais especificamente no livro Estado Pós-Democrático: Neo-obscurantismo e a gestão dos indesejáveis, se inicia este artigo. Para o autor, a imposição de uma agenda neoliberal é decorrente do Estado Pós-Democrático, que pode ser compreendido como um Estado que não têm limites rígidos ao exercício do poder econômico. Além disso, une, quase que indissociavelmente, o poder econômico com o poder público. Esta união, compatível com o neoliberalismo, é resultado da extensão da lógica de mercado aos indivíduos e relações sociais, o que inviabiliza a autodeterminação dos povos e exclui democraticamente grande parcela da sociedade.


    Por outro lado, a obra de Rubens Casara se baseia em grande parte nas ideias de Pierre Dardot e Christian Laval decorrentes do livro A Nova Razão do Mundo: Ensaio sobre a sociedade neoliberal. Para estes autores, o acúmulo de tensões e problemas não resolvidos pelo sistema neoliberal, como a crescente desigualdade e desequilíbrios especulativos, expõe o esgotamento da democracia liberal em estabelecer limites a atuação do poder econômico e garantir efetivamente a soberania popular.


    Para aprofundar na análise dos autores, o artigo adentra na proposta crítica de Nancy Fraser. A autora propõe que a relação entre mercado e Estado no capitalismo financeirizado, caracterizada pela ruptura do poder econômico com o poder público, desestabiliza os poderes públicos, essenciais ao próprio capital. Com isso, há uma deslegitimação do capitalismo financeirizado que pode levar a formação de uma opinião pública contrária não só a democracia liberal, como ao sistema disfuncional capitalista.


    Ao final, conclui-se que o capitalismo sempre necessitou, ao longo da história, de diversas configurações estatais para se manter como sistema econômico e ideologia hegemônica, o que afastou a prevalência dos interesses realmente públicos como objetivo de Estado. Contudo, a ausência de legitimidade do capitalismo financeirizado pode ser responsável por emergir, no pensamento político, novas alternativas políticas, sociais e econômicas. Tais alternativas englobam a transformação de todos os aparatos e arranjos modernos que foram essenciais para perpetuação do capitalismo e de suas contradições, incluindo a democracia liberal que, sob a proteção da promessa nunca alcançada da inclusão democrática, fez prevalecer a privatização do comum e a despolitização dos conflitos sociais.


    2. Reflexões sobre o estado pós-democrático


    Para Rubens Casara (2017), atualmente, o Estado Democrático de Direito não está em crise. Isto porque, segundo o autor, afirmar a existência de uma crise no Estado Democrático de Direito importaria reconhecer que ainda sobrevive um modelo de organização política vinculado aos princípios constitucionais, especialmente direitos e garantias fundamentais. Além disso, importa reconhecer que ainda há limites ao exercício de qualquer poder, incluindo o poder econômico.


    Além do mais, a palavra crise tornou-se um mecanismo retórico que serve para ocultar as mudanças paradigmáticas do novo Estado neoliberal. Crise deixou de ser um momento transitório ou excepcional para se transformar em um recurso necessário no ocultamento de uma opção política, que possibilita manobras justificadas pela falsa urgência das ações. Nas palavras de Rubens Casara (2017, p.13), “uma palavra com função docilizadora, que aponta para um processo ou um sistema que não existe mais, mas cuja lembrança serve para tranquilizar aqueles que esperam por algo que não irá retornar”.


    2.1. Do Estado Democrático de Direito ao Estado Pós-Democrático


    No Estado Democrático de Direito, os indivíduos e os agentes do Estado estão sujeitos aos limites da lei. Entre as funções da constituição, predominam: a) estabelecer o governo e as suas configurações e limites; b) garantir os direitos e os poderes dos indivíduos; e, c) fortalecer as normas contra mudanças, principalmente no que diz respeito as bases do Estado Democrático de Direito (YOUNG, 2007). Por se tratar de uma Democracia, teoricamente, prevalece a soberania popular, por meio de mecanismos democráticos de participação, conhecimento e escolha. Trata-se, portanto, de um tipo de ordenamento no qual o poder público está limitado e vinculado à normatividade constitucional, tanto materialmente quanto procedimentalmente.


    Entretanto, segundo Casara (2017), em todo Estado Democrático de Direito existem manifestações que extrapolam os limites legais, uma vez que o poder político é quem estabelece e condiciona o direito. Condicionado, o direito tende a se afastar quando necessário a manutenção de poderes externos ao Estado, como o poder econômico. Todavia, para o autor, o cenário atual é ainda mais grave, pois inexiste qualquer preocupação com valores democráticos:


    Por “Pós-Democrático”, na ausência de um termo melhor, entende-se um Estado sem limites rígidos ao exercício do poder, isso em um momento em que o poder econômico e o poder político se aproximam, e quase voltam a se identificar, sem pudor. No Estado Pós-Democrático a democracia permanece, não mais com um conteúdo substancial e vinculante, mas como mero simulacro, um elemento discursivo apaziguador. O ganho democrático que se deu com o Estado moderno, nascido da separação entre o poder político e o poder econômico, desaparece na pós-democracia e, nesse particular, pode-se falar em uma espécie de regressão pré-moderna, que se caracteriza pela vigência de um absolutismo de mercado (CASARA, 2017, p. 23)


    Colin Crouch foi um dos primeiros autores a utilizar a expressão “pós-democracia” para indicar a situação em que há o funcionamento formal das instituições democráticas, como as eleições, mas no qual a dinâmica e os valores democráticos progressivamente desaparecem. Nesta situação, aos poucos, o poder real de produzir decisões políticas se desloca para pequenos grupos, entre eles as grandes corporações transnacionais.


    Segundo Casara (2017, p. 23), o conceito de Colin Crouch foi construído para o norte global, onde se buscava instaurar genuinamente o Estado de Bem-Estar Social. Todavia, a situação é mais complexa em países do sul global, onde a luta contra o autoritarismo e pela concretização de direitos básicos ainda está presente. Na compreensão do autor, o Estado Pós-Democrático pode ser entendido como:


    [...] o Estado compatível com o neoliberalismo, com a transformação de tudo em mercadoria. Um Estado que, para atender o ultraliberalismo econômico, necessita assumir a feição de um Estado Penal, de um Estado cada vez mais forte no campo do controle social e voltado à consecução dos fins desejados pelos detentores do poder econômico. Fins que levam à exclusão social de grande parcela da sociedade, ao aumento da violência  não só da violência física, que cresce de forma avassaladora, como também da violência estrutural, produzida pelo próprio funcionamento “normal” do Estado Pós-Democrático, à inviabilidade da agricultura familiar, à destruição da natureza e ao caos urbano, mas que necessitam do Estado para serem defendidos e, em certa medida, legitimados aos olhos de cidadãos transformados em consumidores acríticos (CASARA, 2017, p. 25).


    Pode dizer-se que o Estado Pós-Democrático é mais uma formação histórica exigida pelo capitalismo, assim como se experimentou no Estado Liberal de Direito, no Estado Social, no próprio Estado Fascista e no Estado Democrático de Direito.


    Cumpre lembrar que o Estado Social nasceu como mecanismo de manutenção daqueles que detinham o poder, como forma de barrar as ameaças socialistas e amenizar a péssima situação econômica e o aumento dos conflitos sociais no Estado de Direito Liberal. Dessa forma, o Estado Social freou os ímpetos dos movimentos revolucionários. Neste modelo, buscou-se uma prevalência do político sobre o econômico, como meio de realizar a “justiça social” (CASARA, 2017).


    Mais adiante, a debilidade econômica da maioria dos países não permitiu a realização das promessas de justiça social apresentadas pelo Estado Social e, como meio de manter o status quo, o projeto capitalista assumiu os riscos do Estado Fascista, antidemocrático e anticomunista. Neste período, o poder econômico necessitou do uso da força pelo Estado para manter a exploração capitalista, além da promoção da censura e de mecanismos que garantiram a ausência de reflexão por parte da população (CASARA, 2017).


    Com as derrotas dos Estados fascistas e com a percepção pelo mercado de que o fascismo já não permitia a ampliação do capital, retornou-se com o Estado Democrático de Direito, com a limitação dos exercícios de poder por meio dos direitos fundamentais.


    Todavia, quando os direitos fundamentais começaram a constituir obstáculos ao poder econômico, a nova razão neoliberal, ou seja, a “nova forma de governamentalidade das economias e das sociedades baseada na generalização do mercado e na liberdade irrestrita do capital, levou ao Estado Pós-Democrático de Direito” (CASARA, 2017, p. 29).


    Dessa forma, o Estado Pós-Democrático de Direito tornou-se o Estado das grandes corporações, onde o poder público se coloca abertamente a serviço do mercado, do lucro das transnacionais e dos interesses dos detentores do poder econômico.


    Para isto, os poderes empresariais e financeiros necessitaram normatizar seu poder político em todas as esferas sociais possíveis, colocando o Estado Pós-Democrático como desejável. Houve o esvaziamento da democracia participativa, por meio da demonização da política e do “comum” e pela crença de que não há alternativas ao sistema atual.


    Soma-se ao quadro político brasileiro a judicialização das campanhas eleitorais e a espetacularização das denúncias de corrupção. As verdadeiras razões da desigualdade social do país são obscurecidas por uma visão de mundo liberal conservadora que reprimi os conflitos de classe e desloca a questão da corrupção estatal para o cerne da análise social. Desse modo, o fundamento central do liberalismo brasileiro constitui em demonizar o Estado, como sempre corrupto e ineficiente, e glorificar o mercado, como sempre virtuoso e íntegro (SOUZA, 2015).


    Para Jessé Souza (2016), a glorificação acrítica do mercado faz com que a elite do dinheiro compre o imaginário social, o que permite a materialização de práticas sociais e institucionais que defendam as classes dominantes no dia a dia do Brasil moderno.


    Não há mais, portanto, efetiva participação popular, compromisso com a concretização de direitos fundamentais e com os limites do exercício do poder econômico. Nas palavras de Rubens Casara (2017):


    A pós-democracia, então, caracteriza-se pela transformação de toda prática humana em mercadoria, pela mutação simbólica pela qual todos os valores perdem importância e passam a ser tratados como mercadorias, portanto, disponíveis para uso e gozo seletivos, em um grande mercado que se apresenta como uma democracia de fachada. Se o liberalismo clássico buscou legitimidade por meio do discurso que pregava a necessidade de limitar o poder dos reis, o neoliberalismo aponta para a necessidade de acabar com todos os limites ao exercício do poder econômico. Em resumo: com o desaparecimento de limites efetivos ao exercício do poder, em nome da lógica do mercado, instaura-se a pós-democracia (CASARA, 2017, p. 37-38).


    Portanto, as instituições públicas, mais do que nunca, se tornaram máquinas processadoras de falsas legitimidades, uma vez que romperam com qualquer compromisso democrático em favor do exercício do poder econômico. Cada vez mais se assiste o processamento de vontades construídas em espaços não democráticos ou previamente programados para garantir o funcionamento do próprio sistema neoliberal, a incluir ações autoritárias tanto do legislativo, quanto do judiciário e do ministério público (CASARA, 2017; MAGALHÃES, 2017). Diante desse contexto, a fragilidade da democracia liberal em estabelecer limites a atuação do poder econômico e garantir efetivamente os interesses públicos torna-se visível.


    3. O ESGOTAMENTO DA DEMOCRACIA LIBERAL


    Para Pierre Dardot e Christian Laval (2016) algumas características do neoliberalismo são essenciais para entender o esgotamento da democracia liberal. Primeiro, o mercado é uma realidade construída e requer a intervenção ativa do Estado. Segundo, a essência da razão neoliberal reside na concorrência. Assim sendo, construir o mercado na razão neoliberal implica aceitar a concorrência como norma geral das práticas econômicas. Terceiro, o próprio Estado está submetido a ordem da concorrência em sua atuação. Desse modo, “o Estado, ao qual compete construir o mercado, tem ao mesmo tempo de construir-se de acordo com as normas do mercado” (DARDOR & LAVAL, 2016, p. 378). Por último, o Estado empreendedor deve conduzir diretamente os indivíduos a conduzir-se como empreendedores.


    Dessa forma, a extensão da concorrência a todas as esferas da existência humana resultou na expansão da racionalidade mercantil e, consequentemente, na difusão da razão neoliberal como inarredável razão de mundo. Para isto, extinguiu-se a separação entre esfera privada e a esfera pública, o que abalou os fundamentos da própria democracia liberal. Isto porque, segundo Dardot e Laval, a democracia liberal:


    [...] pressupunha certa irredutibilidade da política e da moral ao econômico, algo de que se encontra eco direto na obra de Adam Smith e Adam Ferguson. Além do mais, pressupunha certa primazia da lei como ato do Legislativo e, nessa medida, certa forma de subordinação do poder Executivo ao poder Legislativo. Também implicava, senão uma preeminência do direito público sobre o direito privado, ao menos uma consciência aguda da necessária delimitação de suas respectivas esferas. Correlativamente, vivia de certa relação do cidadão com o “bem comum”, ou “bem público”. Por isso mesmo, pressupunha uma valorização da participação direta do cidadão nas questões públicas, em particular nos momentos em que está em jogo a própria existência da comunidade política (DARDOT & LAVAL, 2016, p. 379).


    Contudo, ao mesmo tempo que a razão neoliberal continua a utilizar de instituições erguidas pela democracia liberal, ela opera em constante desativação do seu caráter normativo. O poder econômico hoje é responsável por diluir o direito público em benefício do direito privado, conformar a ação pública em função da rentabilidade e da produtividade de investidores privados, depreciar simbolicamente a lei como ato próprio do legislativo, fortalecer os procedimentos como meio de simular a democracia e reduzir a cidadania ao consumo de bens materiais. Todas estas tendências são suficientes para demonstrar o esgotamento da democracia liberal como forma política de garantir certo limite da política e da moral ao poder econômico (DARDOT & LAVAL, 2016, p. 379-380).


    Uma das principais consequências da desativação da democracia liberal é a importância dada a gestão pública. Por meio de um discurso de caráter “científico”, “técnico” e “neutro” afasta-se qualquer consideração política e social da opinião pública e submete-se a sociedade às exigências do mercado mundial. A corporação de “especialistas” concentra em si as formas de poder na sociedade e acabam por usurpar parcela da soberania estatal (CLARK & MATTEDI, 20-). Para Jacques Rancière, “é de acordo com esta perspectiva que se deve compreender o conjunto de medidas que, nos nossos países, hoje se destinam a flexibilizar o mercado de trabalho e a desfazer os sistemas de proteção e de solidariedade sociais” (RANCIÈRE, 2014).


    Os bens, auxílios e serviços públicos não são mais compreendidos como direitos ligados a cidadania, mas “resultado de uma transação entre um subsídio e um comportamento esperado ou um custo direto para o usuário” (DARDOT & LAVAL, 2016, p. 381). Dessa forma, esperara-se contrapartidas do sujeito empreendedor sobre os direitos recebidos, o que inverte a lógica clássica da democracia política. Assim, a “figura do “cidadão” investido de uma responsabilidade coletiva desaparece pouco a pouco e dá lugar ao homem empreendedor” (DARDOT & LAVAL, 2016, p. 381).


    O homem empreendedor, por sua vez, deve esforçar-se individualmente para alcançar seus objetivos, tendo em vista que a sociedade neoliberal não lhe deve nada. Por isso, aceita condições inferiores de trabalho e trabalha cada vez mais, para ganhar cada vez menos. Admite, inclusive, a necessidade de pagar pela sua formação educacional básica e pelo acesso à saúde. Consequentemente, essas novas concepções neoliberais resultam na ampliação da desigualdade na distribuição de bens, auxílios e serviços (DARDOT & LAVAL, 2016).


    Dessa forma, a razão neoliberal contesta os fundamentos da cidadania e da política clássica em nome da eficácia da gestão pública. Todavia, se a norma é a eficácia, qual a importância dos direitos fundamentais, como liberdade de expressão e livre associação? A nova racionalidade neoliberal promove a própria validação, com base exclusivamente em análises econômicas, o que afasta por completo os princípios da democracia liberal. A racionalidade gerencial vê as leis e as normas apenas como instrumento para realização dos objetivos econômicos. Assim sendo, há uma inutilização dos fundamentos da democracia liberal por meio do encobrimento da soberania popular pela ação gerencial (DARDOT & LAVAL, 2016).


    Portanto, a racionalidade neoliberal fez da democracia liberal um mero simulacro, através de uma nova relação entre mercado e Estado. Contudo, essa nova relação entre mercado e Estado não se consolidou sem tensões ou contradições. Esta nova relação, caracterizada pela inconsistência entre poder público e poder econômico, resultou em ações autoritárias por parte das instituições do Estado para suprir as necessidades do mercado. Neste contexto, aumentou, no interior das sociedades ocidentais, a descrença sobre a potência da democracia liberal em estabelecer limites a atuação do poder econômico e garantir efetivamente a soberania popular.


    4. CONTRADIÇÕES DO CAPITALISMO FINANCEIRIZADO: A RUPTURA DO PODER ECONÔMICO COM O PODER PÚBLICO COMO COLAPSO DO PRÓPRIO SISTEMA CAPITALISTA


    Para Nancy Fraser (2015), as avaliações sobre a pós-democracia não estão incorretas, mas é preciso aprofundá-las. Em sua análise, a autora confirma que a incompatibilidade do poder econômico com o poder público no sistema neoliberal acaba por forçar o poder econômico a suspender a democracia e adotar formas autoritárias de governança. Todavia, a suspensão da democracia não resulta apenas na descrença sobre a potência da democracia liberal, mas também na ausência de legitimidade do capitalismo financeirizado como sistema econômico e social.


    Para autora, um dos motivos pelo qual não é possível pensar para além da lógica atual é que as esquerdas tradicionais continuam a focar como negatividade capitalista apenas as contradições econômicas. Somente uma compreensão ampliada do capitalismo, que abrange as condições de possibilidade “não econômicas” do sistema, pode permitir conceituar e criticar esse amplo modelo e suas influências nas democracias atuais.


    Durante toda a história, para manter e reorganizar a disciplina capitalista, foram necessários rearranjos, o que inclui a aparência democrática como mecanismo estabilizador. Como afirma Ricardo Sanín Restrepo e Gabriel Méndez Hincapíe (2012), o capital global (instituições financeiras, complexos sistemas bancários, empresas multinacionais, empresas midiáticas, etc.) sempre necessitou do Estado para exercer o controle sobre a população e sobre a natureza, através de dois mecanismos centrais. O direito, responsável por regular as relações sociais, o que permite condições propicias de acumulação de capital, e a violência biopolítica representada pelo estado policial, como garantia de estabilidade nas relações sociais, econômicas e políticas para permanência das democracias formais como legitimadoras do capitalismo.


    Além disso, foram necessárias três agendas centrais da democracia liberal para garantir a defesa do mercado: a) a intensa e progressiva privatização do comum; b) uma permanente despolitização dos conflitos sociais; e, c) a promessa não cumprida da inclusão democrática. É devido a estes mecanismos estabilizadores que há uma lealdade da população ao sistema liberal. Portanto, o capitalismo sempre necessitou de uma ordem social institucionalizada, que garanta o controle das disciplinas e, ao mesmo tempo, o controle das relações comerciais (RESTREPO & HINCAÍPE, 2012).


    Para alguns autores, a separação entre economia e política é um mecanismo positivo de regulação e institucionalização do capitalismo. Todavia, segundo Nancy Fraser (2015), esses pensadores negligenciam que esse arranjo também é uma fonte de instabilidade integrada dentro do próprio sistema. Por um lado, a produção econômica capitalista depende do poder público. Por outro lado, a unidade para acumulação ilimitada ameaça comprometer os fins dos próprios poderes públicos. Basta considerar que a dinâmica da economia se centra no acumulo ilimitado e na apropriação da mais-valia por meio de seus acionistas, enquanto a dinâmica dos agentes políticos concentra-se em conseguir apoio público para legitimar suas ações.


    Nancy Fraser (2015) entende que essa tendência se torna ainda mais contraditória quando o caminho traçado pelo capital se torna desproporcional ao controle político e gira contra suas próprias condições de possibilidade, como ocorre no capitalismo financeirizado contemporâneo. Neste caso, a economia ultrapassa a política, destruindo o poder público e desestabilizando as agencias políticas que o capital sempre dependeu. Ao desestabilizar suas próprias condições de possibilidade, a dinâmica capitalista tende a se autodestruir.


    Assim sendo, a incompatibilidade dos dois poderes no neoliberalismo seria um dos grandes fatores da deslegitimação do sistema capitalista atual, uma vez que o capitalismo rompe até mesmo com as fachadas democráticas estabilizadoras anteriores e, por isso, pode perder aderência da população ao sistema econômico e social capitalista. Um dos resultados desta desestabilização é a crise administrativa, quando os poderes públicos são privados das capacidades necessárias para governança pelo bloqueio do próprio capital e, como consequência, as instituições políticas não são mais capazes de entregar os resultados que a população espera (FRASER, 2015).


    Em sua forma atual, o capitalismo financeirizado conta com bancos centrais e instituições financeiras globais que substituem os Estados na gestão de uma economia cada vez mais globalizada e financeirizada. São as empresas, não os Estados, que agora fazem a maior parte das regras e que regem as relações centrais da sociedade. Conduzem as relações entre trabalho e capital, entre cidadãos e Estados (surgem, por exemplo, as agências privadas de controle de qualidade) e entre devedores e credores. Importante destacar que a relação entre devedores e credores é central para o capitalismo financeirizado e rege todas as outras relações (FRASER, 2015).


    Além disso, enquanto o capitalismo anterior habilitava o Estado a subordinar os interesses públicos a acumulação de capital pelas empresas privadas a longo prazo, o capitalismo financeirizado disciplina o Estado para interesses imediatos de investidores privados. Segundo Nancy Fraser (2015), o efeito é um golpe duplo. De um lado, as instituições do Estado que estavam anteriormente minimamente sensíveis aos cidadãos são cada vez menos capazes de resolver os problemas públicos. Por outro lado, os bancos centrais e as instituições financeiras globais, que agora restringem as capacidades do Estado, são politicamente independentes e livres para agirem em nome de seus investidores e credores.


    Para a autora, alguns aspectos foram essenciais para se chegar ao nível do capitalismo atual. Primeiro, legislações internacionais, como Organização Mundial do Comércio, que elevaram o livre comércio e a propriedade privada a trunfos globais e substituíram as legislações nacionais sobre trabalho e meio ambiente. Segundo, a transnacionalização da produção que reduziu salários e impostos, além de afastar as regularizações que não eram vantajosas ao mercado (FRASER, 2015).


    É valido destacar que os países pertencentes ao Sul global foram os mais atingidos pela globalização, vivendo em constante ameaça à sua unidade nacional. A América Latina, em especial, sofre com a capacidade norte-americana de enquadrar sua agenda econômico-financeira e política-ideológica em seus países. Dessa forma, além de pressões internas, a América Latina é vítima da hegemonia norte-americana e sua concepção de política universal (BERCOVICI, 2006)


    Em suma, para Nancy Fraser (2015), a nova ordem neoliberal visa libertar a economia da política e, com isto, corre o risco de desestabilizar os poderes públicos, essenciais ao próprio capital. Para autora, este afastamento pode provocar uma crise de legitimação do capitalismo, onde a opinião pública pode voltar-se contra o sistema disfuncional capitalista e buscar uma real transformação social.


    Dessa forma, a ruptura com as fachadas democráticas pelo poder econômico e, consequentemente, a ausência de legitimidade do capitalismo financeirizado na pós-democracia abre espaço para construção de uma nova visão política, social e econômica alternativa. Para isto, necessário romper com os mecanismos modernos de encobrimento da soberania popular pelo poder de mercado, entre eles a intensa e progressiva privatização do comum, a permanente despolitização dos conflitos sociais e a promessa não cumprida da inclusão democrática na democracia liberal.


    5. A EMERGÊNCIA DE NOVAS CONFIGURAÇÕES POLÍTICAS, SOCIAIS E ECONÔMICAS


    Diante do exposto, nota-se que as instituições estatais e a democracia contemporânea se tornaram insuficientes ou inadequadas para enfrentar os retrocessos sociais do neoliberalismo. Percebe-se, sobretudo, que o capitalismo necessitou, ao longo da história, de diversas configurações estatais para se manter como sistema econômico e ideologia homogênea, o que afastou a prevalência dos interesses realmente públicos como objetivo de Estado.


    Todavia, a ausência de legitimidade do capitalismo financeirizado pode ser responsável por emergir, no pensamento político, novas alternativas políticas, sociais e econômicas, uma vez que a falsa expectativa que seria possível conciliar a economia capitalista com justiça social ou com a democracia liberal foi rompida. Em outras palavras, quando o capitalismo financeirizado se libertou das suas bases liberais estabilizadoras, rompeu também com a crença de que a democracia liberal e o Estado contemporâneo seriam as proteções da sociedade contra os efeitos danosos da atual configuração capitalista.


    Logo, torna-se necessário repensar novas alternativas para além da democracia liberal e dos mecanismos modernos de encobrimento da soberania popular pelo poder econômico, o que pressupõe a prevalência de novas formas e mecanismos que privilegiem o comum sobre a propriedade privada exclusiva, a sobreposição do autogoverno democrático a promessa não cumprida da inclusão democrática e, acima de tudo, a coatividade como pressuposto da codecisão.


    Referências


    BERCOVICI, Gilberto. O estado de exceção econômico e a periferia do capitalismo. Pensar, Fortaleza, v.11. p. 95-99, fev. 2006.


    CASARA, Rubens. Estado pós-democrático: neo-obscurantismo e gestão dos indesejáveis. 1ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017.


    CLARK, Giovani. MATTEDI, Milton Carlos Rocha [20-]. Estado de exceção econômica. Disponível em http://files.fbde.webnode.com.br/200000056-eb3eeec380/A%20Exce%C3%A7%C3%A3o%20Econ%C3%B4mica%20do%20Estado.pdf. Acesso em 19 de março de 2018.


    CROUCH, Colin. Post-Democracy. Oxford: Polity Press, 2004.


    DARDOT, Pierre. LAVAL, Christian. A nova razão do mundo: ensaio sobre a sociedade neoliberal. Tradução Mariana Echalar. 1 ed. São Paulo: Boitempo, 2016.


    DARDOT, Pierre. LAVAL, Christian. Comum: ensaio sobre a revolução no século XXI. São Paulo: Boitempo, 2017.


    FRASER Nancy. Legitimation crisis? On the political contradictions of financialized capitalism. Critical Historical Studies, 2015.


    FOUCAULT, Michel. Nascimento da biopolítica. Tradução Pedro Elói Duarte. Lisboa: Edicções 70, 2010.


    G1. Governo Temer tem aprovação de 6% e reprovação de 70%, diz Datafolha. Disponível em https://g1.globo.com/politica/noticia/governo-temer-tem-aprovacao-de-6-e-reprovacao-de-70-diz-datafolha.ghtml. Acesso em 09 de março de 2018.


    LIMA, Bárbara Nascimento de. GONTIJO, Lucas de Alvarenga. BICALHO, Mariana Ferreira. A questão da soberania popular no contexto do estado democrático de direito: reformas liberais, fragilidade da democracia e ineficiência da autonomia política contemporânea. In: GONTIJO, Lucas de Alvarenga, LIMA, Bárbara Nascimento. BICALHO, Mariana Ferreira (Org.). Entraves a soberania popular: ensaios jurídicos políticos sobre a crise da democracia brasileira. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2017.


    MAGALHÃES, José Luiz Quadros. Procurando entender a crise brasileira: o golpe. In: Rompimento democrático no Brasil: teoria política e crise das instituições públicas. Gontijo, Lucas de Alvarenga; Magalhães, José Luiz Quadros; MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. Belo Horizonte: Editora D’Plácido, 2017.


    RANCIÈRE, Jacques. Ainda se pode falar de democracia? Yamago ensaios breve, Lisboa: KKYM, 2014.


    RESTREPO, Ricardo Sanín. HINCAÍPE, Gabriel Méndez. La Constituición Encriptada: Nuevas formas de emancipación del poder global. Revista de Derechos Humanos y Estudios Sociales. Año IV n.8. Julio-Diciembre, 2012.


    RESTREPO, Ricardo Sanín. Teoría Crítica Constitucional. La democracia a la enésima potencia. Valencia: Tirant lo blanch, 2014.


    SOUZA, Jessé. A radiografia do golpe: Entenda como e por que você foi enganado. Rio de Janeiro: LeYa, 2016.


    SOUZA, Jessé. A tolice da inteligência brasileira: ou como o país se deixa manipular pela elite. São Paulo: LeYa, 2015.


    YOUNG, E. A. The Constitution Outside the Constitution. 117 Yale Law Journal 408, 2007.

    


    
      
        1 Mestranda em Teoria do Direito pela PUC Minas. Pesquisadora bolsista CAPES. Advogada. E-mail: marianabicalho@live.com

      


      
        2 Entende-se como capital global as instituições financeiras, complexos sistemas bancários, empresas multinacionais, etc.

      


      
        3 Destacam-se a Lei Salão parceiro-profissional parceiro nº 13.352/2016, a Lei da Terceirização Irrestrita nº 13.429/2017 e a nova Lei Trabalhista nº 13.467/2017.

      


      
        4 De acordo com pesquisa Datafolha, em janeiro de 2018, o governo do presidente Michel Temer teve aprovação de 6% e reprovação de 70% da população (G1, 2018)

      

    

  


  
    LEI DA ANISTIA: ISSO É DIREITO?


    Mhardoqueu G. Lima França1


    Najara Cristiane dos Santos2


    INTRODUÇÃO


    A Lei da Anistia é assunto recorrente quando se trata de questões relacionadas ao período ditatorial brasileiro, principalmente, sobre a punição daqueles que cometeram crimes em razão da ditadura, para a qual, representa o maior entrave. Em 1979, o governo militar brasileiro editou referida Lei, concedendo anistia a todos que, no período compreendido entre dois de setembro de 1961 a 15 de agosto de 1979, cometeram crimes políticos ou conexos.


    A Lei da Anistia foi questionada por meio da Arguição de Descumprimento do Preceito Fundamental (ADPF) n.º 153, proposta pelo Conselho Federal da Ordem dos Advogados do Brasil, no ano de 2008, pugnando pela declaração do não recebimento pela Constituição da República de 1988, do disposto no parágrafo primeiro do artigo primeiro da referida Lei. O Supremo Tribunal Federal, ao analisar o mérito da ADPF, denegou o referido questionamento, por sete votos contra dois, expressando o entendimento de que a anistia tem caráter bilateral, pois anistiou tanto os agentes da repressão quando aqueles que lutaram contra o Estado de Exceção. A anistia foi ampla e geral, apenas não sendo irrestrita porque não abrangeu os já condenados.


    Aqueles que observam o ordenamento jurídico brasileiro sob esse prisma e aqueles que tiveram direitos violados em virtude da ditadura se perguntam: que direito é esse que perdoa aqueles que mataram, torturaram e sequestraram inúmeras pessoas? Que remite os que violaram direitos humanos básicos? Essa inquietação, então, permite levantar o seguinte problema: a Lei da Anistia é direito?


    O presente artigo busca uma resposta para essa pergunta, utilizando como marco teórico o pensamento do alemão Gustav Radbruch, mais especificamente, sua fórmula da injustiça extrema.


    1. A LEI DA ANISTIA


    O Brasil, durante os anos de 1964 e 1985, esteve sob o comando de agentes militares, que se revezavam no poder. Nesse período, o país foi governado tal como um Estado de Exceção. Foram vinte anos de direitos civis e políticos restritos, pessoas assassinadas, presas injustamente, espaçadas, estupradas, perseguidas, torturadas, sequestradas ou desaparecidas, tudo com o objetivo de manter o regime totalitário.


    No dia 28 de agosto de 1979, sob uma grande pressão popular que objetivava o fim da ditadura militar, e tendo em vista o enfraquecimento do regime, o então presidente do Brasil, João Figueiredo, e último presidente do regime militar, possivelmente com a intenção de isentar os apoiadores da ditadura de eventuais responsabilidades criminais que poderiam advir do novo regime, sancionou a Lei da Anistia, que perdoou todos aqueles que cometeram crimes políticos ou conexos a esses no período ditatorial


    O núcleo da Lei da Anistia encontra-se em seu artigo primeiro e parágrafos. O referido dispositivo legal afirma, basicamente, que será concedida anistia a todos que, no período compreendido entre dois de setembro de 1961 e 15 de agosto de 1979, cometeram crimes políticos ou conexos a esses, sendo que se consideram conexos os crimes de qualquer natureza relacionados com crimes políticos ou praticados por motivação política. Os benefícios da anistia não se aplicam aos que foram condenados pela prática de crimes de terrorismo, assalto, sequestro e atentado pessoal. A principal implicação da Lei é o afastamento dos efeitos da legislação penal aos que participaram de atos e atentados violentos durante o período militar do Brasil.


    Lançar-se-á sobre a Lei da Anistia um olhar baseado no pensamento de Gustav Radbruch, a fim de responder ao problema levantado no início deste breviário, portanto, passa-se a analisar o pensamento do autor alemão ora mencionado.


    2. O PENSAMENTO RADBRUCHIANO E A FÓRMULA DA INJUSTIÇA EXTREMA


    Gustav Radbruch foi professor de direito penal e de filosofia jurídica nas Universidades de Königsberg, Kiel e Heidelberg. Na década de 1920, foi deputado do Reichstag e ministro da Justiça. Em sete de abril de 1933, foi afastado de sua cátedra na Universidade de Heidelberg, por razões políticas advindas do regime nazista, retornando no ano de 1945, após a queda do regime nazista, onde exerceu suas funções até o seu falecimento, em 23 de novembro de 1949.


    É importante destacar que as ideias de Radbruch aqui expostas são as firmadas após a Segunda Guerra Mundial, quando teria mudado o seu pensamento em decorrência do regime nazista. Alguns autores, por terem identificado substanciais mudanças no pensamento de Radbruch, afirmam que houve uma ruptura na sua teoria. Por outro lado, existem autores que asseveram que não houve mudanças no pensamento radbruchiano, mas uma continuidade da sua teoria (VIGO, 2008, p. 43).


    2.1. O conceito e a ideia de Direito em Gustav Radbruch


    Radbruch atribui em sua teoria jusfilosófica grande importância aos valores e à dualidade; considera o direito como uma obra humana, uma realidade cultural, sendo possível entendê-lo somente a partir da ideia do próprio direito.


    “O conceito do Direito é a ideia do Direito, o ser ao dever ser” (RADBRUCH, 1951, p. 46, tradução nossa). O Direito é um fato que pertence ao mundo do ser, e não é possível derivar o conceito de direito indutivamente, empiricamente, dos fenômenos jurídicos; para isso, seria necessário que os fenômenos jurídicos já fossem conhecidos como fenômenos do direito, “[...] portanto, o conceito de Direito é um conceito a priori, que somente pode ser obtido pela via dedutiva” (RADBRUCH, 1951, p. 46, tradução nossa).


    O Direito em Radbruch é um fenômeno cultural e, por consequência, o conceito de Direito é cultural. Nesse ponto, o autor adverte que os conceitos culturais não são conceitos axiológicos nem conceitos ontológicos, mas conceitos que se referem a valores.


    O conceito de Direito orienta-se pela ideia do Direito, deve ser positivo, normativo, de caráter social e geral, assim o definindo: “[...] o ‘Direito’ pode, pois, definir-se como o conjunto de normas gerais e positivas que regulam a vida social” (RADBRUCH, 1951, p. 47, tradução nossa). O conceito de Direito de Radbruch é a derivação da ideia de Direito; e, nesse aspecto, afirma:


    Neste mesmo sentido podemos dizer, finalmente, que o Direito é a soma ou o conjunto dos fatos críticos cujo sentido se reduz em realizar a justiça, se realiza ou não; é Direito aquilo que tem como sentido pôr em prática a ideia do Direito. O conceito de Direito orienta-se pela ideia do Direito, o que significa que a segunda precede logicamente o primeiro. (RADBRUCH, 1951, p. 47, tradução do autor).


    A ideia de Direito é composta por três valores: justiça, adequação ao fim e segurança jurídica. Radbruch, seguindo sua proposta axiológica, pontifica que o Direito deve pautar-se na justiça, e essa, por sua vez, deve ser meta do legislador, porque “[...] a justiça é um valor absoluto, como a verdade, o bem ou a beleza; um valor que descansa, portanto, em si mesmo, e não deriva de outro superior” (RADBRUCH, 1951, p. 31, tradução nossa).


    A justiça, como um dos elementos da ideia de Direito, tem como fundamento a igualdade. A igualdade é tratada em duas dimensões: igualdade absoluta entre bens, denominada de justiça igualitária, e a igualdade relativa ou proporcional na forma de tratar diferentes pessoas, chamada de justiça distributiva (RADBRUCH, 2004, p. 49).


    Contudo, pondera que, apesar de orientar-se pela justiça, não é possível alcançar a “[…] ideia diretriz exaustiva para a derivação do conteúdo do direito” (RADBRUCH, 2004, p. 107). Isso porque a justiça instrui a tratar os iguais como iguais e os desiguais como desiguais, contudo, não diz como qualificar os iguais e outros como desiguais, determinando tão somente uma relação, mas não o modo de tratamento (RADBRUCH, 2004, p. 107-108). Portanto, a concepção de justiça de Radbruch é formal.


    Em virtude de a justiça ter apenas o caráter formal e por não transmitir à maioria das normas um conteúdo, torna-se necessária a introdução de um segundo elemento na ideia de Direito: a adequação ao fim, também chamada, em outras passagens, de finalidade, utilidade ou bem comum (RADBRUCH, 1951, p. 35).


    Entende, Radbruch, a adequação ao fim como aquilo que o Direito deve ser: “Por ‘fim no Direito’ não deve entender-se, no entanto, para estes efeitos, um fim empiricamente perseguido, a ideia de fim, do que deve ser” (RADBRUCH, 1951, p. 35, tradução nossa). Esse segundo elemento refere-se aos propósitos substantivos que o Direito deve realizar e que, uma vez determinados, permitirá dotar de conteúdo a forma da justiça.


    Radbruch extrai esse segundo elemento da ética, como afirma: “Enquanto que o conceito da justiça é incumbência da filosofia do direito, a ideia de fim tem que retirar da ética” (RADBRUCH, 1951 p. 35-36, tradução nossa). A ética, para o referido autor, divide-se em duas partes: a teoria dos deveres e a teoria dos bens, sendo que essa última é responsável pela formação do conteúdo imposto pela moral. O fim do Direito pode fazer referência tanto aos bens, quanto aos deveres morais.


    A teoria dos bens morais, por sua vez, divide-se em três grupos de valores: o individualista, que compreende os valores da personalidade individual; o superindividual, que reconhece os valores das personalidades coletivas; e o transpersonalista, que proclama como supremos bens e os valores da cultura (RADBRUCH, 1951, p. 36).


    O problema da finalidade ou da adequação do Direito recai no relativismo axiológico; ante a impossibilidade de definir o Direito, surge, então, a necessidade de estabelecer o jurídico e aspirar a garantir o prescrito.


    Se a adequação ao fim figura na ideia do Direito como complemento necessário de uma justiça definida em termos formais, resulta que o relativismo impede determinar seu conteúdo, vale dizer, impede determinar a justiça substantiva, porque é impossível determinar, entre as classes de valores, qual seria superior ou preferível objetivamente à outra. Essa impossibilidade de determinar o conteúdo do princípio da adequação exige a introdução de um terceiro elemento na ideia de Direito: a segurança jurídica.


    A inclusão da segurança jurídica na ideia de Direito significa a necessidade de um direito positivo, ante a impossibilidade de determinar objetivamente os propósitos do Direito, de precisar o justo em um sentido estrito (RADBRUCH, 1951, p. 39).


    Para Radbruch, segurança jurídica é: “[...] a segurança do Direito, mesmo”, que não deve confundir-se com a “[…] segurança por meio do Direito, a segurança que o Direito nos confere ao garantir nossa vida ou nossos bens contra o assassinato, o roubo etc. , pois esta já está implícita no conceito de adequação ao fim” (RADBRUCH, 1951, p. 40, tradução nossa).


    A segurança jurídica, definida por Radbruch como um terceiro elemento da ideia de Direito, parece tratar-se de um tipo especial de segurança, relativa ao próprio Direito, e independente de seu conteúdo concreto, o que seria diferente da segurança que o Direito impõe, por sua vez, ao garantir às pessoas certo estado de coisas.


    Com a inserção do terceiro elemento, segurança jurídica, à ideia de Direito, a positividade torna-se “[…] o próprio pressuposto de sua justiça: tanto o ser positivo é parte do conceito de direito justo quanto o ser justo em seus conteúdos é tarefa do direito positivo” (RADBRUCH, 2004, p. 108).


    De acordo com Radbruch, essas três ideias de valor que compõem a ideia de Direito, completam-se entre si, mas, ao mesmo tempo, contradizem-se em si. A contradição entre esses elementos ocorre da seguinte maneira: se sustenta-se que o importante é o fim, a adequação do direito, essa afirmação é contestada, argumentando que a justiça é a base e fundamento de todo Direito. Por outro lado, se defende-se a segurança jurídica, a ponto de asseverar que o direito positivo tem que reger e aplicar-se, ainda que sacrificando outros valores jurídicos, essa asseveração pode ser contestada pela afirmação de que o direito positivo, ao se impor de modo incondicional, seria fonte de injustiça. “Existem, portanto, no seio da ideia de Direito, antagonismos latentes que reclamam uma solução” (RADBRUCH, 1951, p. 43, tradução nossa).


    Com o objetivo de solucionar esses antagonismos, Radbruch estabelece uma hierarquia dos valores que compõem a ideia de Direito, na qual se encontra no topo a justiça, haja vista que, para o referido autor, os valores da ideia de Direito se subordinam à exigência da justiça (RADBRUCH, 2004, p. 109).


    Nessa hierarquia, a justiça e a segurança jurídica estão e devem estar acima da adequação ao fim. Para Radbruch, não é possível atribuir à adequação ao fim uma validade universal, haja vista o relativismo axiológico e, ainda, pelo fato de que uma adequação ao fim pode ser utilizada de modo indevido, por meio de uma suposição ou como um pretexto, o que pode gerar arbitrariedades (RADBRUCH, 1951, p. 43-44).


    É justamente nesse ponto em que se encontra a razão de ser da segurança jurídica, qual seja, estatuir um Direito claro e inequívoco em face das diferentes exigências que a adequação ao fim reivindica (RADBRUCH, 1951, p. 44).


    Contudo, o conflito mais importante estabelece-se entre a segurança jurídica e a justiça. A segurança jurídica objetiva a aplicação do direito positivo, ainda que injusto. Essa uniformidade da aplicação do direito positivo injusto, ou seja, uma aplicação igual, hoje e amanhã, sem distinções, corresponde à igualdade que essencialmente forma a justiça. Contudo, nesse caso, é o injusto que é repartido justamente entre todos, portanto, requer um restabelecimento da justiça, por meio de um tratamento desigual.


    Para Radbruch, a segurança jurídica é uma forma de justiça, de modo que se verifica um conflito da justiça consigo mesma. Assim, afirma: “sendo, portanto, a segurança jurídica uma forma da justiça, temos que a luta da justiça com a segurança jurídica representa um conflito da justiça com ela mesma” (RADBRUCH, 1951, p. 43-44, tradução nossa).


    Pelo fato de a segurança jurídica ser uma faceta da justiça, esse conflito não pode ser decidido de maneira unívoca, mas trata-se de uma questão de grau. Assim, após a Segunda Guerra Mundial, para Radbruch, quando a injustiça do direito positivo alcança proporções em que a segurança jurídica garantida pelo direito positivo já não representa nada em comparação com o grau de injustiça, o direito positivo injusto deve ceder lugar à justiça.


    Essa ideia de Direito revela a preocupação em positivar o Direito e em lhe obedecer, como forma de torná-lo mais seguro. Contudo, é possível notar o abrandamento do legalismo do cumprimento a qualquer custo do direito positivo em casos extremos.


    2.2. A mitigação do positivismo legalista e a fórmula de Radbruch


    Radbruch, no texto A renovação do direito, de 1946, deixa clara a necessidade da mitigação do direito positivo por meio do direito natural. Nesse texto, reflete sobre a necessidade de reconstruir o Direito após o período nazista na Alemanha, afirmando que “[...] os juristas estão confrontados com a difícil missão de limpar os escombros nos lugares destruídos e levantar a nova construção do direito” (RADBRUCH, 2009, p. 12, tradução nossa). Primeiramente, deve-se restabelecer o respeito à lei, erigindo a segurança jurídica, renovando o Estado, reconstruindo o Estado de Direito. Com essa primeira tarefa, impõe-se uma segunda, que parece opor-se à primeira. É o retorno da ciência do Direito à milenar sabedoria, comum à Antiguidade, à Idade Média cristã e ao Iluminismo, de considerar a existência de um Direito mais alto que a lei, um direito natural, um direito divino, um direito racional; nas palavras de Radbruch, um direito supralegal.


    Essa mitigação do positivismo em Radbruch deve-se ao conceito de Direito estabelecido entre os juristas alemães por décadas, como um direito positivo dominante, inquestionável, com a sua doutrina de que lei é lei, que foi responsável por inúmeras injustiças na forma da lei (RADBRUCH, 2009, p. 12-13).


    No artigo Injustiça legal e direito supralegal, publicado em 1946, com o título original Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht, Radbruch reflete sobre os problemas da legalidade e da justiça que surgiram em alguns processos judiciais que se ocuparam de fatos ocorridos durante o totalitarismo nacional-socialista alemão e, assim, retoma o conflito entre segurança e justiça, iniciado na obra Introdução à filosofia do direito, como na obra Filosofia do direito, demonstrando, nitidamente, o abrandamento do positivismo, por meio da fórmula da injustiça extrema:


    O conflito entre a justiça e a segurança jurídica deve resolver-se com a primazia do direito sancionado pelo poder, ainda que seu conteúdo seja injusto e inconveniente, a não ser que a contradição da lei positiva com a justiça alcance uma medida tão insuportável, que deva considerar-se “como falso direito” e ceder à justiça. É impossível traçar uma linha mais nítida entre os casos de arbitrariedade legal e das leis válidas apesar de seu conteúdo incorreto; mas outro limite poderá distinguir-se com toda claridade: quando nunca se procurou a justiça, onde a igualdade, que integra o núcleo do direito, ali a lei não é somente “direito incorreto”, mas também carece por completo da natureza do direito, pois não se pode definir o direito, inclusive o direito positivo, de outra maneira que como uma ordem e estatuto, que de acordo com seu sentido estão determinados a servir a justiça. (RADBRUCH, 2009, p. 3435, tradução nossa).


    Segundo Robert Alexy, a fórmula de Radbruch, acima descrita, consta de duas partes, denominadas de fórmula da intolerância e fórmula da negação. Na fórmula da intolerância, as leis positivas perdem a sua validade jurídica, se sua contradição com a justiça alcançar uma medida insuportável. Na fórmula da negação, as leis positivas perdem a natureza jurídica quando não atribuem a essas leis, de modo consciente, a igualdade, que, para Radbruch, é o núcleo da justiça, ou seja, é quando as leis são propositivamente formuladas de forma injusta. A fórmula da intolerância tem um caráter objetivo, aplica-se na medida da injustiça, enquanto que a fórmula da negação tem caráter subjetivo, voltado para as intenções do legislador (ALEXY, 2008, p. 357).


    A divisão da fórmula da injustiça extrema nas fórmulas da intolerância e da negação permite verificar duas situações muito importantes na aplicação da fórmula da injustiça extrema. Segundo José Antonio Seoane Rodríguez, as normas insuportavelmente injustas, a fórmula da intolerância, na qual a lei positiva, como direito injusto ou incorreto, cede à justiça, para Radbruch, segue sendo Direito, ainda que injusto. Na negação consciente da justiça a que se refere a segunda parte da fórmula, a lei não é somente direito injusto, mas também carece de natureza jurídica (SEOANE RODRÍGUEZ, 2002, p. 786).


    A relevância dessa divisão está no fato de ficar claro que, na fórmula da negação, é negada a condição jurídica à lei extremamente injusta, enquanto, na fórmula da intolerância, a lei extremamente injusta, apesar da sua condição, ainda tem o status de Direito.


    Ainda no que se refere à fórmula de Radbruch, apesar de não explicitar no trecho anteriormente referido, que comumente é citado para demonstrar a fórmula da injustiça extrema, é válido destacar o limite da injustiça posto por Radbruch que é a violação dos direitos humanos. Assim afirma: “O caráter de Direito está ausente ademais em todas as leis que tratavam os seres humanos como bestas e os negavam os direitos humanos” (RADBRUCH, 2009, p. 36, tradução nossa).


    O direito natural, em Radbruch, tem o seu conteúdo concreto, é constituído pelos direitos humanos e serve de um critério material de validade, que funciona ao menos negativamente. Se o direito positivo é injusto, ao ponto de ferir os direitos humanos, então deixa de ser Direito, ou seja, em um conflito entre a segurança jurídica e a justiça, se os direitos humanos são afetados, deve prevalecer a justiça (MANRIQUE, 2005, p. 281).


    Ao contrário do que se possa pensar de uma leitura primeira e superficial da obra de Radbruch, que, em decorrência de problemas como o nazismo, Radbruch iria negar em absoluto o positivismo e as leis positivas, manifesta-se que, após 12 anos do regime nacional-socialista, no qual para ele houve a negação da segurança jurídica, é necessário esgrimir considerações jurídico-formais, buscando a justiça e, ao mesmo tempo, respeitar a segurança jurídica, que é uma parte da justiça, e construir um Estado de Direito que realize concomitantemente a segurança jurídica e a justiça.


    Somos da opinião de que, ao longo de doze anos de negação da segurança jurídica, é mais necessário do que nunca esgrimir considerações “jurídico-formais” contra as tentações que, como se compreende, podem facilmente dar-se em todo aquele que haja presenciado os doze anos de perigo e opressão. Nós temos que buscar a justiça, ao mesmo tempo respeitar a segurança jurídica, pois ela mesma é uma parte da justiça e constituir de novo um Estado de direito, que realize esses dois pensamentos no possível até a saciedade. (RADBRUCH, 2009, p. 41, tradução nossa).


    O que Radbruch pretendia era uma saída para casos como o do nazismo, superando um positivismo legalista. Radbruch depositou toda a capacidade defensiva diante do abuso da legislação nacional-socialista, a fim de evitar o regresso de um Estado de ilegalidade semelhante, sobre o que afirma: “isto vale para o futuro. Diante da arbitrariedade legal dos doze anos passados, devemos buscar a realização das exigências da justiça com o mínimo possível de sacrifício da segurança jurídica” (RADBRUCH, 2009, p. 37, tradução nossa).


    O que se conclui na teoria desse jusfilósofo é uma mitigação de um positivismo legalista, típico da Escola da Exegese, pela via da busca da justiça, sem se esquecer da segurança jurídica. O modo como a fórmula de Radbruch coloca a justiça e a segurança jurídica nos pratos da balança faz com que grande parte dos positivistas como dos não-positivistas concorde que o Direito consiste em algo mais que a pura regulação de condutas, ordens e exercício da coação e que o Direito também formula uma pretensão de justiça.


    3. LEI DA ANISTIA E A FÓRMULA DA INJUSTIÇA EXTREMA


    O Supremo Tribunal Federal, ao julgar o mérito da ADPF n. 153, entendeu que a Lei n. 6.683/1979, Lei da Anistia, foi recepcionada pela Constituição da República de 1988, sob o argumento de que a concessão da anistia foi bilateral, anistiando tanto os agentes da repressão, quanto os opositores ao regime opressor; além disso, foi reafirmada no texto da Emenda Constitucional n. 26/1985, pelo Poder Constituinte responsável pela elaboração da Constituição da República de 1988.


    Apesar dos argumentos elencados pelo Supremo Tribunal Federal, entende-se que essa não foi a melhor solução jurídica e social para o caso, como será demonstrado a seguir. Pode-se assegurar que a Lei da Anistia privilegia os militares e teria sido criada para esse fim? Não é possível afirmar de modo categórico, mas percebe-se que os maiores beneficiados, até o momento, são os milicos que apoiaram o regime militar, que cometeram ilícitos e violaram direitos humanos. A partir desse cenário, então, pode-se afirmar categoricamente que a Lei da Anistia é direito?


    Aos olhos de alguns juristas e interessados no tema, a Lei da Anistia é direito, pois passou por um processo legislativo, e o Supremo Tribunal Federal reafirmou a sua legalidade ao julgar o mérito da ADPF n. 153, portanto, não haveria razão para questionar a juridicidade da referida lei e, muito menos, buscar a punição daqueles que, no período compreendido entre dois de setembro de 1961 e 15 de agosto de 1979, cometeram crimes políticos e conexos. Poder-se-ia argumentar, ainda, que a lei é coerente, pois estendeu os benefícios da anistia aos opositores do regime ditatorial, portanto, seria justa.


    Por outro lado, existem os que afirmam que a Lei da Anistia não é direito. É o que defende o presente artigo. Essa afirmação se sustenta a partir das ideias de Radbruch, expostas anteriormente, mais especificamente, por meio da fórmula da injustiça extrema.


    A fórmula da injustiça extrema, resumidamente, afirma que o direito extremamente injusto não é direito. Partindo da divisão da fórmula de Radbruch, estampada por Robert Alexy, é possível verificar que a Lei da Anistia se enquadra nas duas derivações da fórmula da injustiça extrema, quais sejam, a fórmula da intolerância e a fórmula da negação.


    A fórmula da intolerância, como afirmado anteriormente, pontifica que as leis positivas perdem a sua validade jurídica, se sua contradição com a justiça alcançar uma medida insuportável. A Lei da Anistia, sob essa óptica, é extremamente injusta, pois o seu conteúdo atinge um grau “insuportável” ao violar direitos humanos.


    Deve-se raciocinar ainda sobre a aplicação da fórmula da negação, segundo a qual, as leis positivas que não atribuem, de modo consciente, igualdade ao seu conteúdo são propositalmente formuladas de maneira injusta.


    Poder-se-ia argumentar que a Lei da Anistia é igualitária, pois concede o benefício tanto aos agentes da repressão quanto aos opositores do regime militar, e que a legislação anistiadora foi condicionante para o fim da ditadura militar, dando a impressão de que houve um grande “pacto social” no sentido de por fim ao regime militar no Brasil. Contudo, não é o que se extrai de uma análise dos fatos históricos do período ditatorial.


    Na época da transição do regime autoritário para o democrático, existiam dois projetos de Lei de Anistia, um que se pode denominar de projeto da sociedade e outro do governo militar. O projeto de anistia da sociedade buscava o benefício no sentido de que fosse possível a transição de governos, mas não haveria um perdão amplo para os crimes cometidos no período militar. A proposta da sociedade para a anistia tinha o seguinte fim: “pede contas, ao governo, dos presos políticos, mortos e desaparecidos e punição para os torturadores” (GONÇALVES, 2009, p. 208). A Lei da Anistia não foi outorgada em um contexto de concessões mútuas de negociação, a fim de que possibilitasse um pacto amplo e geral da sociedade.


    O interesse sobre a Lei da Anistia é unilateral, visando o perdão dos crimes praticados pelos militares, a fim de que, sob a égide do novo regime, os agentes da repressão não fossem punidos pelos crimes praticados. Os grandes beneficiados do referido regulamento foram e são os militares que cometeram crimes políticos e a esses conexos, nos termos da Lei da Anistia.


    Não é possível afirmar que a Lei da Anistia é equânime e que atende ao princípio da igualdade, pois foi criada por militares para isentá-los da responsabilidade pelos crimes cometidos no período ditatorial, portanto, não é direito; no seu nascedouro, é injusta, foi intencionalmente criada para beneficiar os agentes da repressão. A Lei da Anistia, à luz da fórmula de Radbruch, não pode ser considerada direito, por ser extremamente injusta.


    Enfim, defende-se a não aplicação da Lei da Anistia, por ser extremamente injusta. Assim, é possível a punição daqueles que cometeram crimes políticos ou conexos no período da ditadura militar, abrangendo tanto os agentes da repressão quanto os opositores ao regime.


    4. CONCLUSÃO


    O presente artigo analisou a Lei da Anistia, a partir do pensamento radbruchiano, com o escopo de, ao final, formular um raciocínio que permita a punição daqueles que cometeram crimes políticos ou conexos, diminuindo assim, o sentimento de “injustiça” suportado pelas vítimas e/ou parentes dessas.


    Partiu-se das ideias de Gustav Radbruch, que considera uma lei extremamente injusta quando a contradição da lei positiva com a justiça alcança uma medida insuportável. Quando isso acontece, a lei deve ceder lugar à justiça. É interessante frisar que, para esse autor, a medida do insuportável é alcançada quando há violação aos direitos humanos.


    Por meio das ideias radbruchianas, é possível afastar a aplicação da Lei da Anistia, e, consequentemente, punir aqueles que praticaram crimes políticos ou conexos no período anistiado, vez que se passa a considerar a referida disposição legal extremamente injustiça e, portanto, ela perde a natureza de direito.


    A Lei da Anistia, do modo como foi concebida, é extremamente injusta, o seu núcleo é desigual, tem o claro objetivo de isentar os que cometeram crimes políticos durante o período da ditadura militar, sendo editada e promulgada justamente no declínio da ditadura, com perspectivas de um novo regime pautado na democracia.


    Ademais, o texto da Lei anistiadora viola direitos humanos, ao isentar de responsabilidade penal todos os que cometeram crimes em nome da manutenção do regime ditatorial brasileiro. Ainda sob o prisma das ideias radbruchianas, o entendimento do Supremo Tribunal Federal de que a Lei da Anistia foi devidamente recepcionada pela Constituição da República de 1988, pois tem caráter bilateral e de natureza ampla e geral, mostra-se equivocado, perpetuando, assim, a injustiça extrema da referida lei.


    Sem a pretensão de dar uma solução definitiva para a questão abordada neste breviário, entende-se que a não aplicabilidade da Lei da Anistia aos casos concretos, por não a considerar direito, é a melhor alternativa, pois atenderá aos anseios de uma sociedade que, por longos anos, viveu sobre o regime militar, o qual instaurou no Brasil a censura e o medo como forma de governar.


    REFERÊNCIAS


    ALEXY, Robert. Una defensa de la Fórmula de Radbruch. In: VIGO, Rodolfo (Org.). La injusticia extrema no es derecho: de Radbruch a Alexy. México: Fontamara, 2008. p. 355391.


    BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Arguição de descumprimento de preceito fundamental 153. Relator: Eros Grau. Diário de Justiça Eletrônico, Brasília, Abr. 2010. Disponível em: <http:// http://www.stf.jus.br/arquivo/cms/noticianoticiastf/anexo/adpf153.pdf>. Acesso em: 15 out. 2015.


    GONÇALVES, Danyelle Nilin. Os múltiplos sentidos da anistia. Revista Anistia Política e Justiça de transição. Brasil: Ministério da Justiça, n. 01, p. 272-295, jan./jun. 2009.


    MANRIQUE, Ricardo García. Radbruch y el valor de la seguridad jurídica. Anuario de Filosofía del Derecho, Madrid, n. 21, p. 261286.


    RADBRUCH, Gustav. Filosofia do direito. São Paulo: Martins Fontes, 2004.


    RADBRUCH, Gustav. Introducción a la filosofía del derecho. México: Fundo de Cultura Económica, 1951.


    RADBRUCH, Gustav. Le relativisme dans la philosophie de droit. Archives de Philosophie du Droit et de Sociologie Juridique, Paris, n. 12, p. 105110, 1934.


    RADBRUCH, Gustav. Relativismo y derecho. 2. ed. Bogotá: Editorial Themis S.A., 2009.


    SEOANE RODRÍGUEZ, José Antonio. La doctrina clásica de la lex iniusta y la fórmula de Radbruch: un ensayo de comparación. Anuario da Facultade de Dereito da Univerdidade da Coruña, Coruña, n. 6, p. 761790, 2002.


    VIGO, Rodolfo. La axiología jurídica de Gustav Radbruch. In: VIGO, Rodolfo (Org.). La injusticia extrema no es derecho: de Radbruch a Alexy. México: Fontamara, 2008. p. 2156.

    


    
      
        1 Doutorando e Mestre em Teoria do Direito pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, bolsista CAPES. Professor. Advogado. E-mail: mhardoqueu@yahoo.com.br.

      


      
        2 Mestranda em Teoria do Direito pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, bolsista CAPES. E-mail: najicris@hotmail.com

      

    

  


  
    LOS DERECHOS HUMANOS DESDE LA COMPLEJIDAD


    Jorge Eduardo Douglas Price1


    1. Introducción: la sociedad está compuesta de comunicaciones


    La sociedad está compuesta sólo de comunicación. Esta afirmación podría decirse, es algo así como el grito de alerta de la teoría luhmanniana. Si se parte de esta premisa el desarrollo social se puede entender como un aumento del desempeño comunicativo (nótese la similitud de la idea que prescriben los psicopedagogos respecto del aumento del desempeño en el proceso enseñanza-aprendizaje), pero no como un aumento de la “humanización” en alguna dirección, sea a la Rousseau o a su opuesto, a la Nietsche, ni tampoco con su intermedio, Hobbes. En otras palabras, la civilización y sus resultados son consecuencias de las condiciones del cometido de la comunicación. Y si se atiende al grado tan alto de evolución socio cultural que se ha alcanzado, la única posibilidad para los individuos concretos de adaptarse a esta situación es mediante los procesos comunicacionales. “Lo que quiere decir que el mundo de las posibilidades sociales está circunscripto a las posibilidades de la comunicación” (Luhmann & De Giorgi, 1993, pág. 14).


    El derecho y su correlato, el Estado, lo que implica su viceversa, son el producto de acumulaciones semántico-histórico-políticas, expresión que, siguiendo a Luhmann, usamos para referirnos a la conexión de mudanza de sentido de los conceptos y la transformación de la estructura social. Y lo social nunca ha sido (y probablemente nunca lo será) el espacio de la realización absoluta de las posibilidades más humanas del hombre, esto quiere decir que lo humano, lo demasiado y lo no demasiado humano, se realiza al interior de esos aparatos psíquicos que configuran el entorno de la sociedad, que somos los propios seres humanos.


    En efecto, esos grados de profundidad subjetiva no pertenecen propiamente al ámbito de lo social: son el entorno de lo social. El descubrimiento moderno de lo inconmensurable de la psiquis, a partir de Freud, advierte que no es posible construir una sociedad que pueda corresponder a todas las posibilidades de su variación, es más, si seguimos la lógica de El malestar en la cultura, la sociedad puede construirse sólo al precio de negar, indispensablemente, algunas de esas posibilidades (Luhmann/De Giorgi).


    El modo en que, modernamente, ellas son decididas, las posibilidades y las negaciones, bajo la misma insuficiencia de comprensión u opacidad de la comunicación, puede ser llamada “democracia”. Sin embargo, con decir esto, todavía no decimos mucho.


    Democracia, lo sabemos, es una palabra con significado emotivo favorable, y esto hace que sea reclamada en casi todo discurso político, incluido en el de aquellos que más lejos parecen estar de su significado central, en términos cognoscitivos.


    Ello no obstante, si buscamos encontrar algunas características, digamos “fuertes”, de lo que tiende a entenderse por democracia, hallamos estas notas (que nos remiten a otros tantos problemas): participación popular en la selección de los funcionarios que ejercen el gobierno (y en ocasiones en su destitución); debate público de las decisiones (en forma directa o delegada); alguna suerte de rendición de cuentas de aquellos que son electos (cualquiera sea el modo, aún el del sorteo, como en la antigua Atenas).


    Pero ello, como ha sido advertido, sólo puntualiza aspectos formales, que no implican necesariamente cuáles serían aquellas posibilidades de lo humano, negadas o restringidas en la sociedad, y cómo. El modo moderno en que esas posibilidades han sido tratadas se llama Derecho. Y, como ha señalado Raffaele De Giorgi: “Puchta se preguntaba ¿cuál es la estructura del derecho? ¿Qué es lo que transforma contenidos de sentidos en derecho?, y el maestro italiano responde: «Es en una técnica que consiste en la destrucción de las diferencias, en la eliminación de las (como yo mismo he señalado en otra parte) diversidades» (De Giorgi, 2011).


    Ello en el sentido de que el derecho actúa a través de su insensibilidad, indiferencia, resistencia, frentes a las diferencias de los aparatos psíquicos, mientras que construye diferencias que son las que, a través de sus operaciones, hace suyas y las escribe (e inscribe) en el sentido de construir realidad a través de la utilización de esas mismas diferencias. Las diferencias de género podrían ser un buen ejemplo, la diferencia entre hombre y mujer como diferencia jurídica, que es una construcción, mientras que las diferencias llamadas “naturales”  hay que advertirlo  son otra cosa. Frente a la naturaleza de la naturaleza, sostiene De Giorgi, el derecho tiene su insensibilidad.


    El derecho de esta manera así delimitado, especificado pero al mismo tiempo universalizado, tiene una función, en la sociedad moderna que le hace posible mantener, guardar, el nivel evolutivo de esta sociedad. Y ello consiste en hacer posible que en todos los ámbitos, lugares, de la sociedad puedan manifestar las diferentes posibilidades de producir sociedad, que las diferentes posibilidades del actuar puedan actualizarse. Como se ve, el derecho manifiesta sensibilidad a ciertas diferencias y bloquea otras, pero son todas diferencias que se refieren a códigos, a alternativas específicas en lugares específicos de la sociedad.


    Pero, ¿qué hace entonces el derecho a través de esta operación? El derecho autoinmuniza a la sociedad de las diversidades que ella misma juzga inaceptables. Es decir el derecho permite inmunizar a la sociedad, frente a algunas amenazas que ella misma produce en contra de sí. Distingue lo que se puede y no se puede tolerar. Ahora bien, ¿por qué algo no se puede tolerar? Porque el nivel evolutivo del derecho, entendido como acumulaciones semánticas estabilizadas, ha rebasado aquellos niveles en los cuales estas diversidades eran tratadas como diferencias naturales y se habían estabilizado (en el lenguaje de la filosofía de la conciencia, podríamos decir: se habían aceptado). Ustedes saben por ejemplo que la comunicación entre el noble y el siervo, entre el amo y el esclavo eran comunicaciones, en esto me aparto de Luhmann y De Giorgi, que las niegan, pero eran comunicaciones asimétricas, aún si se verificaba la paradoja apuntada por Hegel.


    Así que el derecho tolera diferencias, pero sólo algunas, lo que significa  insisto  que bloquea otras (muchas otras), así como todos los otros sistemas sociales toleran algunas diferencias y bloquean otras (piénsese, por ejemplo, en lo que es considerado “artístico”, como discutían los artistas revolucionarios rusos en 1917); pero sólo algunas de estas diferencias se asientan establemente y esta tolerancia ha sido uno de los más relevante requisitos de esta evolución de la sociedad moderna.


    Es decir, que se hizo necesario fijar algunos estándares mínimos para que estos niveles de la evolución pudieran ser, en algún modo, fijados. Esos requisitos tienen el nombre de Derechos Humanos. Podría afirmar esto: los estándares a los que hemos arribado a través de esa acumulación semántica que son los Derechos Humanos, son los estándares mínimos que permitirían asegurar que estamos frente a comunicantes simétricos, esto es frente a una comunicación en la que sendos comunicantes son tratados como humanos.


    La función simbólica de la constitución y los Derechos Humanos


    ¿Qué hacer? Preguntaría Lenin. ¿Hay oportunidades de concreción en esta etapa de la sociedad mundo para los Derechos Humanos? ¿Cuáles serían los modos y los lugares? ¿La constitución? ¿Los Tratados? ¿Recordando aquél texto célebre: se debe confiar al espontaneísmo o es menester trabajar en la formación de conciencia? En mi opinión, Constituciones, Tratados, Derechos Humanos, formación de conciencia, es decir aumento de las posibilidades de la comunicación, son elementos inescindibles.


    Está claro y resulta por demás un lugar común señalar que la sanción de la Constitución no implica per se un cambio de las condiciones llamadas. Está claro que si, como venimos sosteniendo, la sociedad es las comunicaciones que producimos, resulta necesario repensar el rol simbólico de la constitución, de la Constitución como comunicación, tal como lo propusiera Marcelo Neves aquí en Brasil (Neves, 1994). Esto es algo que podemos observar, en las experiencias constituyentes tanto de Argentina como de Brasil, durante los siglos XIX, XX y lo que corre del XXI, al mismo tiempo tan diferentes, y tan homólogas. De allí que podamos preguntarnos, en este punto, sobre el rol de la constitución respecto de los Derechos Humanos en el Estado de Derecho.


    El modelo jurídico se manifiesta insuficiente y requiere de, al mismo tiempo, invenciones jurídicas, y de acciones políticas que lo reconfiguren, están aconteciendo ahora mismo holocaustos de hambre, salud y condiciones mínimas de vida, que ningún patrón de valores, por diferente que fuere, podría tolerar. Es necesario que, cuando menos, a nivel de los estados nación, se genere una respuesta que pudiera tornarse universal. Es necesario operar el pasaje, como diría David Held (Held, 1997), del modelo de Westfalia al de Naciones Unidas, aún si este ya se percibe como insuficiente.


    El primer aspecto es poner límites a los gobiernos nacionales a partir de la instauración de un nuevo modelo de fuentes del derecho que coloque a los tratados internacionales de derechos humanos en la base del sistema constitucional de todos ellos, aspecto que, como se sabe, merece innúmeras cortapisas, principiando por las grandes potencias mundiales como Estados Unidos y China. Ello no asegura la realización de los derechos, lo sabemos, pero podría permitir un nuevo acúmulo semántico, que contribuya a frenar las demandas ciegas del mercado, que limite el aumento constante de la exclusión.


    El giro hacia el modelo Naciones Unidas en la Argentina.


    En Argentina, a partir de la terrible experiencia del terrorismo de Estado sufrida entre 1976 y 1983, aunque con comienzos significativos en los años anteriores, se alcanzó con la reforma de la Constitución de 1994, la introducción de los tratados internacionales de Derechos Humanos, como parte del sistema Constitucional, alterando el orden del sistema de fuentes, aspecto central del funcionamiento del sistema decisorio jurídico, colocando al derecho internacional en el mismo rango que el derecho constitucional.


    En efecto, antes de la Reforma constitucional de 1994, la constitución vigente (1853/60) establecía, conforme el criterio dominante, la primacía del derecho interno sobre el internacional, la Constitución se encontraba en la cúspide del ordenamiento jurídico, luego las leyes nacionales (en la medida de la competencia del Congreso dado el modelo federal adoptado), por debajo de ellas, los tratados. Es decir, hasta aquí, claramente el modelo de Westfalia.


    Sin embargo, ya en 1992 (presagiando el cambio que se impondría luego), la Corte Suprema de Justicia de la Nación, en el fallo Ekmedjian c/Sofovich produjo un cambio jurisprudencial a partir de argumentos basados en la Convención de Viena sobre el derecho de los Tratados, confiriendo primacía al Derecho Internacional sobre el derecho interno. Sostuvo que la necesaria aplicación del art. 27 de la Convención impone a los órganos del Estado argentino asignar primacía al Tratado ante un eventual conflicto con cualquier norma interna contraria o con la omisión de dictar disposiciones. Y al mismo tiempo se declaraba que los derechos prescriptos en la Constitución, todos ellos, sin excepción, eran derechos operativos, no programáticos (es decir meras aspiraciones políticas del Estado que podían ser diferidas a un futuro indefinido).


    Finalmente, en 1994, la Convención Nacional Constituyente reformadora, introdujo como inciso 22 del art.75 (aquel que instituye las facultades del Congreso de la Nación), la siguiente modificación de suma relevancia para esta cuestión: Es facultad del Congreso…. 22. Aprobar o desechar tratados concluidos con las demás naciones y con las organizaciones internacionales y los concordatos con la Santa Sede. Los tratados y concordatos tienen jerarquía superior a las leyes. Hay que señalar que este cambio de paradigma partió, antes de la reforma constitucional, con el enjuiciamiento a los responsables del terrorismo de estado, apenas recuperada la democracia en 1983, empezando por los mismos ex comandantes en jefe de las fuerzas armadas y prosiguiendo tras considerables vaivenes, hasta el presente en el que se encuentran sentenciados aproximadamente el 30% de los 2.780 imputados totales por estos delitos, en más de una década, en todo el país2.


    Y en ese proceso la Corte Suprema de Justicia introdujo una distinción que resultó paradigmática: en el caso “Simón”, el Ministro Maqueda, al fundamentar su voto afirmó que “el ius cogens también se encuentra sujeto a un proceso de evolución que ha permitido incrementar el conjunto de crímenes de tal atrocidad que no pueden ser admitidos y cuya existencia y vigencia opera independientemente del asentimiento de las autoridades de estos Estados. Lo que el antiguo derecho de gentes castigaba en miras a la normal convivencia entre Estados (enfocado esencialmente hacia la protección de los embajadores o el castigo de la piratería) ha derivado en la punición de crímenes como el genocidio, los crímenes de guerra y los crímenes contra la humanidad [...]”. Se trata, como se ve, del núcleo central del Derecho Internacional de Derechos Humanos.


    Como se sabe el sistema de control de constitucionalidad es un dato relevante de todo sistema jurídico, desde que el control de la variabilidad del entero sistema que el mismo supone, tiene una apertura cuando se trata de control a priori y concentrado, y otra (mayor) cuando se trata de control a posteriori y difuso; más aún si el control combina las dos aperturas, sea con un solo tipo de órganos judiciales o dos (especiales y ordinarios). La combinación del sistema legal continental europeo con el modelo de control de constitucionalidad norteamericano, ha dotado a los sistemas jurídicos de Brasil y Argentina, de un peculiar grado de variabilidad.


    En su experiencia ha quedado demostrado lo que debiera ser evidente: la constitución varía, a cada interpretación, a cada decisión (no importando su nivel), lo que muestra como las irritaciones de uno y otro sistema, y sus procedimientos para tratarlas varían.


    Por ello un punto sensible en la lucha por la resignificación constante de los textos que proclaman los derechos humanos, pasa por el diseño institucional que comprende tanto al órgano, como a los procedimientos (no menos éstos que aquél), de control de constitucionalidad. Si se quieren asegurar procesos de democratización sobre el poder judicial, el primer aspecto que habría que considerar es éste, es decir el modo en que se integra la Corte o Tribunal supremo, en cómo son designados o destituidos sus miembros.


    Entiendo que variables tales como: a) integración plural (no puedo detenerme aquí pero se hace necesario asegurar el pluralismo en todos los sentidos en ese órgano); b) designación a término, c) intervención democrática en la selección y en la destitución, son apenas algunos aspectos a considerar cuando se trata este tema.


    Sabemos que los sistemas procesan las irritaciones que provienen de los otros sistemas en sus propios términos, y que buscarán obstaculizar el efecto de colonización, para mantener su diferencia con el ambiente que es lo que constituye, en suma, su existencia; sabemos entonces también que todo innovación que se haga en el sistema del derecho será procesada como irritación por el sistema de la política, el de la economía, etc., en sus “propios términos”, es decir conforme sus propias operaciones, por ende sabemos que ningún cambio tiene asegurada su permanencia, sólo su potencialidad de influir en la evolución de la acumulación de sentido, en una dirección u otra; desde que tampoco podemos descartar el efecto paradojal.


    Derechos humanos y diferencias: en el origen era la distinción


    Y ese pluralismo, por el que abogamos, surge del hecho de que si analizamos el camino que ha llevado en los diferentes Estados a esta determinación, a esta fijación de lo que llamamos, de lo que estamos acostumbrados a llamar Derechos Humanos, podemos advertir que los caminos no son los mismos, aún si el proceso de comunicaciones de los que llamamos sociedad funcione en base a una función/estructura idéntica, y esos Derechos se pretendan “universales”.


    Debiéramos partir de afirmar, como lo hace Juliana Neuenschswander, que “ocupar-se do passado do direito significa o inverso da tarefa de “explicar” o presente, como a funcão de legitimá-lo, como se o nosso hoje fosse o resultado de um processo escatológico que desemboca naturalmente na atualidade  que sería então nessa leitura distorcida, o uma consequencia “natural” do processo histórico. Ao contrario, olhar o passado serve para desnaturalizar o presente, causar estranhamento nas solucões de nosso tempo, mostrando assim como aquilo que nos parece muitas vezes “natural” o “eterno” é na verdade resultado de vicisitudes muito contigentes (Neuenschwander Magalhāes, 2013, pág. 26).”Observar essa realidade dos direitos humanos, diz a Profesora de Rio de Janeiro, consiste, “…na única forma de se evitar as velhas retóricas universalistas que constituyen una “armadura” que invisibiliza las diferencias, aquellas que podrían ser miradas como relevantes: “Ao invés de evitarnos os paradoxos dos direitos humanos, iremos a asumir os direitos humanos como sendo, em sua constituição, paradoxais (Neuenchswander Magalhães, 2013, pág. 26)”.


    Desde los siglos XVII y XVIII, se construye una semántica que operó y opera sobre todos nuestros discursos, con un impacto formidable: la construcción de la “naturaleza humana”, expresión de la cual derivaría la idea de derechos humanos, o, antes bien, le era coimplicada, aún si las percepciones sobre qué cosa sería la naturaleza humana, nuevamente, variaban desde las perspectiva de Hobbes a la de Rousseau, sensiblemente.


    La naturaleza era obra de dios, el hombre era obra de dios, y el hombre portaba en esta acumulación semántica un distingo relevante del que se desprenderían luego todas las estrategias discursivas: la razón como nota distintiva respecto de los demás seres. Como diría Michel Focault, el hombre fue una invención del siglo XVII, una criatura de la “demiúrgica del saber (Neuenchswander Magalhães, 2013, pág. 27)”.


    Pero los hombres no son iguales entre sí, ni siquiera son iguales a sí mismos como advertía hace décadas Derek Parfit, por eso se pregunta Neuenchswander: “Como, então, foi possível ser sustentada a tese segundo a qual, os homens são interpretados como homens porque têm, naturalmente, direitos, ao passo que esses direitos se deixam fundar na natureza “humana” dos homens, exatamente, porque esses são sujeitos de direitos? Como fundar de maneira plausível a noção de direitos humanos a um só tempo universal e plural (Neuenchswander Magalhães, 2013)?


    Cómo, por ejemplo, pretextar la igualdad entre todos los hombres, pero mantener la diferencia entre varones y mujeres?


    Los derechos humanos son, entonces, el resultado contingente, quiere decir no necesario, no ineluctable, de una evolución que, como tal, no le podríamos atribuir una dirección imprescindible, como sostuvieran Hegel, o algunos de sus seguidores ilustres (el propio Marx entre ellos, aunque en “La cuestión judía” dejó entrever el problema).


    El problema se centra entonces en cuáles diferencias son admisibles y cuáles deben ser rechazadas.


    Decolianialidad y Diferencias: el derecho a la diferencia o a ser diferente. El “giro” decolonial.


    Ahora bien ¿qué es una diferencia? Una diferencia es una distinción en el mundo. Pero, ¿están las distinciones en el mundo ya hechas? Comparto en sus muy diferentes registros las expresiones negativas de Focault, Borges y Spencer Brown. Este último, por ejemplo, intenta explicar cómo el mundo se traza en base a distinciones, que son operaciones que realiza un observador. No son descripciones, sino comandos y órdenes (matemáticas stricto sensu) para operar la escisión de un algo que se distingue de algo. Al trazar una distinción, el mundo se divide en dos, dónde queda dentro lo distinguido e indicado, la parte distinguida, y todo el resto fuera. Pero la creación de una forma se da en modo tal que la distinción realizada y el mundo que queda fuera, pueden ser nuevamente observados, reintroduciendo nuevamente otra distinción, dentro de la propia distinción.


    El derecho, ya lo dijimos, trabaja operando distinciones, que ora son aceptadas, ora son rechazadas. Y la lucha por el derecho se manifiesta, precisamente, en la lucha por el establecimiento de distinciones, Un ejemplo es la idea de ser humano, que podría ser igual a una re-entry entre hombre-mujer pues contiene la unidad de ambos valores, pero la separación de ellos al mismo tiempo, como quedó demostrado en la revolución francesa.


    ¿Cuál es, entonces, la distinción que hacemos al marcar la distinción colonial/decolonial? ó, como lo hicieran décadas atrás, Albert Memmi y Jean Paul Sartre, entre: colonizado y colonizador? Decolonialidad es un término que sirve para expresar que la colonización no es sólo un concepto jurídico-político.


    Decolonialidad implica descolonizar el pensamiento, reintroducir la distinción, para rever las categorías desde las cuales el proceso colonial se ha construido y de las que se sirve para reproducirse. Una de ellas, sorpresivamente, pudieran ser los mismos Derechos Humanos.


    En suma, pensar desde un punto de vista decolonial, significaría analizar qué es lo que resta de colonialismo en nuestra propia visión de los derechos humanos y, por ende, de la democracia. Preguntarse ¿Qué hay debajo?.


    Podríamos partir de afirmar que, aún en la visión más restringida de la democracia ella siempre expresa, cuando menos, un cuadro mínimo de derechos, que, los llamemos humanos o fundamentales, no es relevante, pues es apenas una distinción retórica (en la que se han entretenido algunos filósofos del derecho sin mayor resultado), sino que denotan, en esta acumulación semántica, el umbral mínimo del sistema.


    Edgar Morin ha sostenido, como recuerda Rosillo Martínez, que el de derechos humanos es un concepto complejo y ambiguo, que puede y debe ser enfocado desde distintas perspectivas. Una de esas perspectivas es la de esa parte del mundo cultural que el propio pensamiento dominante llamó “Latinoamérica”.


    Alejandro Rosillo Martínez, apoyándose en el pensamiento de Ignacio Ellacuría, el jesuita salvadoreño, asesinado por las fuerzas de la represión ilegal del ejército de su país en noviembre de 1989, sostiene que el concepto de derechos humanos sostenido por aquél no puede encasillarse en el molde clásico del debate iusnaturalismo vs iuspositivismo, que, por su parte, el pensador jesuita proponía hacerlo desde la praxis latinoamericana “donde la mayor preocupación y la más urgente necesidad a satisfacer  de la mayor parte de las mujeres y los hombres  es salir del estado de pobreza y explotación ocasionado por el capitalismo periférico y neocolonialista. (Rosillo Martínez, 2008, pág. 134)”


    En este sentido, afirma que la expresión “derechos humanos”, dentro de su complejidad, indica, de alguna forma, que «algo es derecho» es decir: “algo que es debido y exigible, y que a la vez afecta radicalmente al hombre por ser hombre, aunque también a especificaciones más concretas de humanidad, como la de ser mujer o niño o ciudadano, etc. (Ellacuría, pág. 431)”


    El primer punto, sobre el que se apoya el texto de Ellacuría, sostiene que los Derechos Humanos son una necesidad de la convivencia social y política. Es decir, según entiendo, que los Derechos Humanos fungen no ya como un plan, una orientación o un objetivo, sino como un presupuesto de partida. Comprende a los Derechos Humanos desde las necesidades humanas, pero no sólo las llamadas necesidades básicas, sino todas aquellas que permitan al hombre/mujer desarrollarse como persona en comunidad. Ahora, ¿qué significa decir eso? ¿En qué medida nos apartamos, al así pensar, de posiciones ya clásicas en materia del debate sobre los derechos humanos, tales como la de Norberto Bobbio que ya en los sesentas afirmaba que el problema de los derechos humanos no era el de su fundamentación sino el de su efectivización.


    Pienso que en algún sentido en poco, y en otro en mucho. Veamos: el debate entre iusnaturalismo y positivismo, de una parte significaba una crítica a la armadura de la moral tradicional, como largamente explicó Kelsen en la primera mitad del siglo XX, y de la otra contribuyó a blindar la crítica de la facticidad, de los poderes establecidos en tanto que establecidos, allí donde antes el iusnaturalismo decía “dios o naturaleza”, ahora el positivismo ideológico decía “Estado o vigencia”, en suma la misma operación, hasta que sobrevino el holocausto.


    Entonces, retomo, ¿cuál sería la diferencia? La diferencia es que no hay punto de apoyo, no hay punto de partida, no hay fundamentos o, si se quiere, el fundamento es que al no haber fundamentos, todo puede ser cuestionado nuevamente.


    También el cómo entendemos los Derechos Humanos. ¿Qué significa, entonces, decolonizar? Significa, sostengo, ante todo, decolonizar la comunicación colonizada.


    Y ello porque la comunicación colonizadora, enarbola el discurso de los Derechos Humanos como el manto que cubre las miserias del otro elemento que se ha globalizado, aún antes que ellos: el mercado.


    Así la tríada, medios de difusión masiva, mercado y derechos humanos, se integran en una dialéctica en las que continuamente somos instituidos y destituidos, como sujetos activos de esos derechos, ó, si se quiere, como humanos.


    En efecto, lo que podemos observar hoy es la cantidad de personas, que son reducidas a cuerpos fuera del derecho, precisamente en países supuestamente “descolonizados”, aún si se trata de países en el centro del sistema capitalista, como Estados Unidos, u otros que alegan haber superado esas etapas como Brasil o Argentina, u otros de la propia Europa, sin considerar a países del África o a de la mayor parte de América Latina, que, empezando por su mismo nombre, mantienen el estigma de un proceso de colonización que pervive bajo otras formas.


    Bastaría con escuchar a la Alcadesa de San Juan de Puerto Rico, advirtiendo sobre la existencia de brotes de leptospirosis, tras el huracán María, cuando a más de un mes de la ocurrencia del fenómeno, el 90% de la isla sigue sin energía eléctrica, mientras el presidente de los Estados Unidos lanzaba burdas invectivas y rollos de papel, frente a los reclamos de ciudadanos que, según su estatus legal, son ciudadanos norteamericanos.


    A estas condiciones, agrega De Giorgi, queda claro que los derechos humanos sirven sólo como una apelación de cara a una situación política, en la cual se mantienen desigualdades reales, materiales, que no encuentran freno en el derecho.


    Para el derecho somos todos iguales, eso está claro desde el siglo XIX, pero lo que también es claro es que el derecho no puede realizar per se la igualdad de los desiguales (ni amparar las diferencias de los que son considerados iguales, y buscan no serlo), y no basta que esto sea referido como una mera ficción o una suerte de petición negativa, algo así como decir: todos sabemos que existen desigualdades pero si las ignoramos desde el derecho forzaremos a las circunstancias materiales a adaptarse.


    Este pensamiento que está a la base de la ilusión positivista del siglo XIX (ilusión que se fundaba en los análisis de la incipiente sociología) debe ser puesto en crisis. Si hay un pensamiento que está en el núcleo de la filosofía colonial, es ése, y debe ser erradicado, al menos entre los colonizados, que somos todos (como lo enseñaba un viejo colonizador como Hegel).


    Por ende debe advertirse: la institución de ciertos derechos es condición necesaria pero no suficiente de la realización de las condiciones de la sociedad moderna, y no existe una sola vía, es decir sólo unos contenidos, o sólo unos procedimientos, para esa realización.


    Las fórmulas de los tratados y las constituciones, en materia de Derechos Humanos, se vuelven vacías a menos que se dé un debate político real sobre sus significados, así como sobre los modos, los instrumentos, las prácticas que sustentan las decisiones que, desde los distintos sistemas, podrían realizar aquellas condiciones.


    ¿Qué cosa ha sucedido, pensemos, con los negros, luego del término de la esclavitud en Estados Unidos o en el Brasil? Han sido “tomados” por el derecho, y tratados como iguales, para ser “puestos” considerablemente aparte.


    En los Estados Unidos, podemos ver la paradoja de que la famosa enmienda XIV (que anula la decisión de Dred Scott v. Sandford (1857)  decisión que en buena medida condujera a la guerra civil porque había excluido a los esclavos y sus descendientes, de poseer derechos constitucionales, de su condición de ciudadanos, y hasta de personas, desde que eran tratados como cosas del comercio  fue más usada en sus primeras décadas para dar cabida a las incipientes corporaciones capitalistas que para tratar los derechos de los negros, bien que luego sirviese de punto de partida argumental para la decisión de la Suprema Corte en Brown vs Board of Education (1954).


    A estas condiciones las formas de la democracia actual no han hecho otra cosa que aumentar las condiciones de la exclusión, reforzando la desigualdad material.


    En tanto, al interior de los sistemas singulares sociales, el derecho se transforma entonces en una suerte de “gestor de la igualdad”, o, lo que es lo mismo, en “gestor de la desigualdad”, desilusionando las expectativas sobre su propio rol.


    La gestión de la marginación.


    Al inicio del proceso de modernización se daba una centralidad del estado que sustituyó, prima facie, las estructuras coloniales; entonces existían expectativas de inclusión, de participación, de superación de la marginación.


    Ahora, las operaciones multiformes, adaptativas, del estado liberal han hecho que el Estado retroceda, que se retire a retaguardia, dejando a los ciudadanos singulares en un estado de violencia salvaje.


    Y para ello entran en escena los poderes salvajes, los poderes no sometidos al derecho.


    La expresión acuñada por Luigi Ferrajoli, ya en Razón y Derecho, ha superado el test que Borges llamaba de supervivencia. Particularmente la confusión entre libertad de expresión y libertad de empresa, asegurada en fallos de muchas democracias, como la argentina, prosiguiendo la línea de la Corte Suprema norteamericana en Sullivan vs New York Times, proclaman, como afirma Ferrajoli, la situación crítica, en confluencia con las tres anteriores causas que él describe (el control del Estado y de la representación popular en un Jefe (lo que ya había sido anticipado por Marx en el 18 Brumario), la desaparición de esfera pública y privada a través de la confusión de negocios públicos y privados y, tercero, la desaparición progresiva de casi toda forma de mediación política, en particular de los propios partidos).


    Por ejemplo: el principio según el cual el control de la prensa en manos privadas, aseguraría el debate libre sobre el que una sociedad libre basa sus decisiones es un punto central. Los grandes medios de masas no demuestran independencia, a la hora de elaborar sus comunicaciones, antes bien todo lo contrario, por lo que ni se garantiza el derecho activo de libertad (de los periodistas), ni el derecho pasivo a la no desinformación (de los receptores, de los ciudadanos). Las dos patologías que detecta Ferrajoli control político y propietario de la información constituyen una vía de retroalimentación de los “poderes salvajes”, entendiendo por tales a los que no se sujetan a la ley, o aún peor, fabrican las distinciones en base a las cuales se adoptan las decisiones del sistema en cualesquiera de sus dependencias.


    El problema es, entonces, que los Derechos Humanos no pueden ser una mitología, porque ellos tienen la función de conservar las condiciones de la sociedad moderna, es decir: la moderna diferenciación de la sociedad, la modernidad de la sociedad moderna.


    Por eso se hace necesario afirmar que son tiempos de “decolonización”, desde que persisten, principalmente en los países que alguna vez fueron colonias, pero no sólo en ellos, unas condiciones de estratificación pre-modernas, en suma, unas condiciones contrarias a la modernidad, afirma De Giorgi que ellas conforman el ADN de esta condición.


    Nos preguntamos entonces si sólo una realización de la centralidad del estado como organización del derecho y de la política, podría ayudar a superar la violencia de la barbarie de la decolonización. La primera respuesta es no. La siguiente es pregunta es, nuevamente Lenin: ¿Qué hacer?


    Hoy “civilización o barbarie”, es una opción que alcanza unas resonancias absolutamente diferentes de aquellas que tuviera en el siglo XIX, o que, por lo menos podríamos resignificar.


    Hoy nos enfrentamos, nuevamente, al “lado obscuro de la razón”.


    Y nuevamente la respuesta es compleja. El estado no garantiza per se esa organización en países donde el estado ha sido la cumbre de la barbarie, valiéndose de la cobertura simbólica que el discurso constitucional proveía.


    Sin embargo, no casualmente el discurso neoliberal, el discurso del abandono de lo humano a las leyes del mercado, preconiza el retiro del Estado, hasta postular una suerte de anarquismo como lo hiciera Robert Nozick.


    Y, para agregar más confusión a la confusión reinante, es cierto que el estado de bienestar se está retirando, dejando tras de sí un estado gendarme, que, a duras penas, siquiera protege los derechos humanos libertarios mínimos de aquellos que abandona a su suerte en el marasmo de la necesidades materiales.


    ¿Qué cosa sería entonces hoy la decolonización?


    Se puede ver hoy en Europa los efectos internos y externos de una descolonización inacabada, a través de los inmigrantes que llegan a Europa desde África y cómo, décadas después, recobran sentido las advertencias de Albert Memmi: “La colonización falsea las relaciones humanas, destruye o esclerotiza las instituciones y corrompe a los hombres, colonizadores y colonizados. El colonizado necesita suprimir la colonización para vivir. Pero para convertirse en hombre, necesita suprimir al colonizado que ha llegado a ser. Si el europeo debe aniquilar en sí al colonizador, el colonizado debe superar al colonizado. La liquidación de la colonización no es sino un preludia a su liberación completa: a su autorreconquista. Para que su liberación sea completa, es necesario que se libere de esas condiciones, ciertamente inevitables en su lucha. Nacionalista, porque debía luchar por la emergencia y la dignidad de su nación, será preciso que se conquiste libre frente a frente con esta nación. Por supuesto que podrá confirmarse como nacionalista. Pero es indispensable que sea libre de elegirlo y no que exista sólo por su nación. Será preciso que se conquiste libre frente a frente con la religión de su grupo, a la que podrá conservar o rechazar, pero debe cesar de existir sólo por ella. Del mismo modo con respecto al pasado, lo étnico, etc. En resumen: debe cesar de definirse por las categorías colonizadoras” (Memmi, 1969).


    Se ve, por ejemplo, lo que ocurre en Estados Unidos, Brasil o Argentina, donde la violencia latente de los órganos residuales del estado, se actualiza repetidamente sólo para disciplinar, lo que contribuye a fortalecer formas de la estratificación social y de la exclusión fundada en prejuicios étnicos. Hoy pese a la guerra civil terminada hace 150 años, el criterio de Dred Scott, es autogestionado por la policía de los Estados Unidos, y se trata de una gestión de exclusión violenta, como puede observarse en el aumento geométrico del número de encarcelados y en su composición étnica, y, en tanto, su contracara jurisprudencial: Brown vs Board of Education, va por su segunda secuela, y aún no puede decirse que concluya.


    Esto quiere decir que no se puede recoger el mito de la descolonización, vinculada al establecimiento de los Derechos Humanos y cerrar los ojos al racismo que viene siendo practicado regularmente en numerosas formas o diferenciaciones de la sociedad pretendidamente postcolonial, que sigue siendo racista, clasista, patriarcal, homofóbica.


    El proyecto de la modernidad no está todavía logrado, concluido. En rigor, estamos viendo las primeras consecuencias que han devenido de la modernidad, en el confronte con la estratificación originaria, estratificación que se ha multiplicado al presente. En el comienzo de esta historia, en los finales de la edad media, es decir en los prolegómenos de la modernidad, teníamos una sociedad estratificada por el nacimiento, la sangre, por los títulos nobiliarios.


    Hoy, casi tres siglos después, la sociedad capitalista contemporánea, desde que ya es visible que se trata de “una” sociedad (eso es lo que expresa la evidencia de la globalización) presenta una estratificación multiplicada: allí se dice que existen “accesos”, sea a la política, a la educación, a la justicia, a la cultura, a la economía, a la política, etc.; pero los sistemas sociales que operan al interior de la sociedad lo hacen produciendo continua y violentamente más exclusión, negando esos accesos, al tiempo que los proclaman.


    A mediados del siglo XX, el estado había adoptado una posición de control de los equilibrios, de control de las consecuencias, en cambio, ahora, tenemos una situación de violencia selvática.


    Una violencia selvática perpetrada por “medios” salvajes; que son los nuevos gestores del capitalismo global, saben que la prescripción napoleónica es correcta: “las bayonetas sirven para cualquier cosa, menos para sentarse sobre ellas”.


    Es precisamente esa expresión la que reclama por el estudio de la incidencia de los medios de comunicación en la formación de consenso.


    La primera línea de la disputa es en el confronte con los medios de comunicación masiva y su incidencia en lo que autores como Watzlawick han llamado “la construcción social de la realidad”, hoy por hoy son la fuerza de tareas de los poderes salvajes, ellos mismos transformados en uno. Y ya en el horizonte del presente se advierte el peligro actualizado de la manipulación en las denominadas “redes sociales”. Pero eso es materia de otro análisis, aún si como se ve, la complejidad reclama análisis de intersección.


    Bibliografía


    Bauman, Z. (1998). Dentro a globalizzazione. Roma-Bari: 1998.


    De Giorgi, R. (2011). Derecho y Diferencia. El espacio de los Derechos Humanos. General Roca, Argentina.


    Ellacuría, I. Hacia una conceptualización de los derechos humanos.


    Held, D. (1997). La democracia y el orden global. Del estado moderno al gobierno cosmpolita. Barcelona: Paidós.


    Luhmann, N. (2009). La política como sistema. México: Universidad Iberoamericana.


    Memmi, A. (1969). Retrato del colonizado. Buenos Aires: Ediciones de la Flor.


    Neuenchswander Magalhães, J. (2013). A formação do Conceito de Direitos Humanos. Curitiba: Jurúa.


    Neuenschwander Magalhāes, J. (2013). A formacao do conceito de Direitos Humanos. Curitiba: Jurúa.


    Neves, M. (1994). A constitucionalização simbólica. San Pablo: Editora Académica.


    Pérez-Solari, F. (s.f.). Laws of form de George Spencer Brown: modelando una nueva forma de observación. Obtenido de sistemassociales.com.


    Rosillo Martínez, A. (2008). Praxis de liberación y derechos humanos. San Luis de Potosí: Universidad Autónoma de San Luis de Potosí.

    


    
      
        1 Profesor Titular Regular Teoría General del Derecho I y II - Director Proyecto D-110 “Digesto Federal de Derechos Humanos  2”  Director del Centro de Estudios Institucionales Patagónico  Facultad de Derecho y Ciencias Sociales  Universidad Nacional del Comahue - Argentina.

      


      
        2 Unos 542 de esos imputados ya fallecieron, 467 sin ser sentenciados y 75 luego de recibir su condena o absolución. De los procesados sin sentencia, 330 se encuentran en la etapa de instrucción: 126 con elevación a juicio, 76 con procesamiento confirmado por las Cámaras de Apelaciones y 128 con resolución de primera instancia aún sin confirmar.

      

    

  


  
    O ANALFABETO E O POLÍTICO: BREVES CONSIDERAÇÕES SOBRE A (BIO)LEITURA NA CONTEMPORANEIDADE


    Sérgio Lima1


    Leite, leitura


    letras, literatura,


    tudo o que passa,


    tudo o que dura


    tudo o que duramente passa


    tudo o que passageiramente dura


    tudo,tudo,tudo


    não passa de caricatura


    de você, minha amargura


    de ver que viver não tem cura


    Paulo Leminski


    Antes de iniciar este breve percurso, creio ser necessário pontuar duas considerações que dizem respeito ao título. A primeira é que por analfabeto ou por político não se denota id-entidades mais ou menos situadas no circuito espaço-temporal que pudesse se confortar num olhar decidido num gesto sincrônico ou diacrônico. O que quer dizer que se busca compreender algumas leituras que se abrem ao questionamento em torno da conciliação entre as duas instâncias: o analfabeto e o político. Uma possibilidade de conciliação, assim, que aponta para uma dimensão ética. A segunda consideração  que deveria ser tão mais explícita  refere-se ao conhecido verso ou fragmento de Bertold Brecht que, ao longo do texto será retomado ao tom de uma possível releitura.


    Abro, assim, com uma passagem da narrativa testemunhal de A Trégua (2010)  que remonta ao recorte de uma experiência pós-Holocausto  em que Primo Levi, químico italiano, judeu e sobrevivente de Auschwitz, tece a seguinte impressão acerca de uma criança (talvez) nascida naquele campo:


    Hurbinek era um nada, um filho da morte, um filho de Auschwitz. Aparentava três anos aproximadamente, ninguém sabia nada a seu respeito, não sabia falar e não tinha nome: aquele curioso nome, Hurbinek, fora-lhe atribuído por nós, talvez por uma das mulheres, que interpretara com aquelas sílabas uma das vozes articuladas que o pequeno emitia, de quando em quando [...] os seus olhos, perdidos no rosto pálido e triangular, dardejavam terrivelmente vivos, cheios de busca de asserção, de vontade de libertar-se, de romper a tumba do mutismo [...] Hurbinek, que tinha três anos e que nascera talvez em Auschwitz e que não vira jamais uma árvore; Hurbinek, que combatera como um homem, até o último suspiro, para conquistar a entrada no mundo dos homens, do qual uma força bestial o teria impedido; Hurbinek, o que não tinha nome, cujo minúsculo antebraço fora marcado mesmo assim pela tatuagem de Auschwitz; Hurbinek morreu nos primeiros dias de março de 1945, liberto mas não redimido. Nada resta dele: seu testemunho se dá por meio de minhas palavras. (LEVI, 2010, p.19-21)


    No fragmento transcrito, tão importante quanto o fato de uma hiperrealidade (tal como ela se revela na radicalidade da experiência do campo) conduzir a língua aos limiares do humano e do inumano é o papel de Primo Levi enquanto escritor, que aqui se define como testemunho desta vivência intestemunhável. A imagem do garoto Hurbinek, de qualquer forma, aparece ao lado daquela que Levi, em narrativas anteriores, havia descrito a partir do paradigma do muçulmano. Muçulmano, a dizer, aquele cuja vida, no jargão de Auschwitz, era definida nos limites da inanição e da extenuação e, por isso, também subtraída de qualquer consciência ou sensibilidade. Muçulmano, como nos lembra o também sobrevivente Jean Améry2, “[e]ra um cadáver ambulante, um espectro de funções físicas agônicas. Devemos, por mais dolorosa que possa parecer tal escolha, excluí-lo de nossa consideração”(AMÉRY, 1987, p.39). De fato, os muçulmanos  esses que sugeriam pela curvatura dos corpos extenuados a figura de um árabe em oração  eram ignorados até por aqueles com quem conviviam no campo, fosse pelo medo que representavam no que diz respeito ao destino dos outros, fosse pelo fato de guardarem para si mesmos a impossibilidade de redenção. Tal como Hurbinek, o muçulmano nomeava aquele que, ao se incluir na lógica do campo, excluía-se da linguagem, do ordenamento, ao modo como se formulavam ali. Seria dizer, em outras palavras, que à língua indecifrável de Hurbinek corresponderia a zona cinzenta que decidia a forma de vida3 do muçulmano no campo.


    Levi, por outro lado, deixa claro na passagem o seu papel de testemunhar pela língua inefável do campo. E esta será a sua responsabilidade até o fim da vida4: uma espécie de obstinado desejo que se direciona à zona vazia e tão obscura que não se diz em língua nenhuma e que consiste no gesto (histórico, político e até mesmo ético) de se encarregar dos mortos anônimos; de se lembrar, lembrando-nos deles; de  alegoricamente  devolver-lhes a miúda dignidade de ritualização da morte que, tanto no caso de Levi quanto no de Améry, faz-se na experiência testemunhal. Entretanto, Levi nos lembra de que o testemunho nesse caso não compreende um discurso em seu pleno sentido. Enquanto tentativa de reprodução de uma experiência radical, tais escritos se revelam tão apenas como restos do que poderia ser o discurso da testemunha integral. A língua impossível Hurbinek, aquela que respondia ao feixe de vida ao qual estava reduzido o corpo, figura, de certo, a impossibilidade da testemunha integral.


    Quem os fez  conta-nos Levi em Os afogados e os sobreviventes  quem fitou a górgona, não voltou para contar, ou voltou mudo; mas são eles, os ‘muçulmanos’, os que submergiram  são eles as testemunhas integrais, cujo depoimento teria significado geral (LEVI, 1990, p.47).


    A polarização testemunho/testemunha traça, nas das palavras de Levi, a aporia do campo. De um lado, na acusação de uma experiência liminar de vida-morte que, no entanto, não pode ser dita. De outro, um dizer que tem por pressuposto o incomunicável. Não me deterei, a partir daqui, nos aspectos que envolvem obra de Levi, sobretudo aquilo que beira as complexidades acerca do testemunho. Interessa-me, contudo, o exemplo de sua literatura para empreender uma inflexão que parte da figura nosográfica do muçulmano (aquele que leu o que jamais foi escrito) e o papel do testemunho (o que escreve o que jamais poderá ser lido) enquanto polaridades que determinam possíveis evidências acerca das dificuldades de leitura na contemporaneidade. Tais polaridades determinariam, enquanto constituintes de um campo de forças, as im-possibilidades de se ler, (n)os horizontes do curso de nossa história, o que nela tem sido produzido no circuito do apagamento, do esquecimento. Isso quer dizer também sobre a dificuldade de se pensar numa língua que não pode comunicar, como acontece no caso do menino Hurbinek, diante de suas imbricações com excesso da comunicabilidade que cifra, de outro lado, aquilo que deveria ser comunicado. Por fim  e de modo mais sumário  trata-se de uma breve reflexão acerca dos dispositivos que desencadeiam formas de não-reflexão na contemporaneidade.


    Giorgio Agamben, pensador italiano da contemporaneidade e para quem a analogia do campo é decisiva e paradigmática para a compreensão de alguns impasses que tangem às sociedades democráticas hodiernas5, buscou na fórmula do muçulmano o exemplo que se faria como inclinação do que em suas pesquisas se compreende pelo corpus sacralizado. É então em seu projeto hoje inacabado do homo sacer6, que tal figura se lança à concepção da “vida nua”: a saber, a vida-limite que mantém com a política e com o direito uma relação de “bando”, uma vez que é por eles ao mesmo tempo capturada e abandonada a partir da suspensão que os valida enquanto tal (Cf. AGAMBEN, 2010). O filósofo entreverá na vida nua o extremo da cisão que afasta o homem vivente do homem falante, o não-homem do homem. Tal cesura significa para ele que morte e vida, inumano e humano, vida vegetativa e vida de relação encontram no ser indefinido do muçulmano a impossibilidade de conciliação, já que o caso pressuporia a radical condução do homem à sua vida quase que puramente biológica e, por consequência, exibiria, nos limites das separações presumidas na lógica do campo, o caso da vida capturada e abandonada pela política e pelo direito. O muçulmano, segundo Agamben, seria aquele que, de forma sumária, não viu nem conheceu nada  senão a impossibilidade de conhecer e ver” (AGAMBEN, 2008, p.61).


    A experiência moderna do campo de concentração dispõe-se, em Agamben, não apenas como o espaço onde se converge o nexo entre biopolítica e totalitarismo (a saber, a relação entre os direitos do homem, a política eugenésica e o discurso em torno da morte), trata-se para o pensador de inferir sobre a questão do surgimento do campo estabelecer um local que culminará no sentenciamento dos modelos políticos de democracia contemporâneos. Para todo caso, o que aqui se torna decisivo é o problema que se coloca quando notamos que enquanto a biopolítica, em seus gérmenes, é descrita como a política que se articula a partir da vida biológica  capturando-a e ao mesmo tempo produzindo-a  , um outro sentido (por sua vez, sombrio e nefasto) penetra a lógica que aqui se formula: trata-se do caso em que a decisão sobre a vida rompe com a linha que a separa de uma decisão sobre a morte, de modo que vida e morte se encontram potencialmente e politicamente inscritas no corpo desta vida compelida a ser indignamente vivida.


    O espaço do campo, como paradigma biopolítico do moderno, converte-se, desse modo, num espaço onde já não é mais possível decidir entre uma biopolítica e uma tanatopolítica. Justamente nesse espaço, onde a decisão sobre a vida resulta na produção de cadáveres  pois já não se trata simplesmente de um “fazer morrer” que dimana de uma ameaça ao poder, mas da erradicação das formas de vida que comprometem a vida que sustém esse poder , a ideia de morte como aquela que, conforme Heidegger, descreve a “possibilidade ontológica que a própria presença tem de assumir” (HEIDEGGER, 2009, p.326) parece se tornar impraticável. Se, por outro lado, o campo enreda uma zona indiscernível entre os modos de morrer e do morrer em si  da morte e da fabricação de cadáveres  a ética heideggeriana advinda da concepção de que “ a essência da morte está vedada ao homem” (HEIDEGGER apud AGAMBEN, 2008, p.80). deve saber jogar ao lado de toda impossibilidade (a produção em massa de cadáveres) que se torna agora possível na experiência do campo. Ou seja: o ser-para-o-fim, que tende escapar a todo decadente ser-junto-a (aqui, ao que se conclui na “morte não morrida”), deve lidar com o caso em que o conceito existencial de morte é também assinalado pelo que se constitui enquanto ser-para-o-fim, então: existência, facticidade e decadência7.


    O paradoxo do muçulmano, por outro lado, como contraface de uma existência compreendida, de modo geral, pela sua inautenticidade, retoma uma problemática em torno da zona cinzenta que atravessa os discursos daqueles que sobreviveram e dos “afogaram” no campo. De um lado, há o muçulmano (o que experimentou o inexperenciável e que, por isso  entre o humano e o inumano  não o pôde dizer); de outro, o testemunho do sobrevivente (o que deve escrever para/pelo não-dito) . Segundo Agamben (2008), tais polaridades determinariam, enquanto constituintes de um campo de forças, as im-possibilidades de se ler, (n)os horizontes do curso de nossa história, o que nela tem sido produzido no circuito do apagamento, do esquecimento.


    Por esses caminhos e também na esteira de Heidegger  a lembrar, de um Heidegger ao modo como é lido por Agamben, sob a matriz ontológica do ser-para-o-fim  é que a aporia do muçulmano mostra-se ao lado de outra forma de vida que também encontra na “impossibilidade de ler” um sentido tão radical. Trata-se dos analfabetos: esses que, de maneira geral, têm sido cada vez mais esquecidos e que, no entanto, eram até há pouco tempo  sobretudo se nos referimos ao Brasil  a grande maioria. Num traço de dimensão quase histórica (porque ainda se trata da escrita), poder-se-ia dizer, por outro lado, que são eles mesmos, às bordas da língua, aqueles que, ao nela se incluírem, subtraem-se à própria comunicabilidade constituída à luz de alguns registros que, em ato, a fazem comunicar. O analfabeto, na sequência desses encalços, deixa de ser propriamente aquele que não sabe ler ou o que desconhece a sua língua: antes, o que na exceção linguística tem no uso da língua a impossibilidade de dizer por meio dela. A língua, enquanto determinada por uma cadeia de dispositivos (regras estruturais, hierarquias, usos sociais ou morais, etc.), produz-se pela/na inclusão exclusiva cuja força exerce no analfabeto o efeito impelente no que respeita ao seu uso num sentido constituído.


    Mas de que modo o analfabeto poderia, como o muçulmano, encontrar-se na zona de convergência entre biopolítica e tanatopolítica? Sobre que aspectos a exceção linguística, que encontra no analfabeto o caso exemplar, compreender-se-ia pelo paradigma que aponta para uma exigência cujo princípio coincide, de algum modo, com uma inteligência ética?


    O célebre verso “[o] pior analfabeto é o analfabeto político”, atribuído ao nome do dramaturgo e poeta alemão Bertold Brecht8 talvez aqui sirva como provocação primária. Não pelo fato de o analfabeto político figurar-se naquele que voluntariamente se despe do político (ainda que se considere a premissa aristotélica segundo a qual o homem é um animal político). Antes, está em jogo a reivindicação dos modos como a política  em sua configuração contemporânea, à luz da lógica do biopoder  investe na vida e na linguagem de modo a conduzir o sujeito histórico a um analfabetismo que ocupa o centro do processo maquínico biopolítico. O que poderia ao menos pressupor que por analfabeto se entende a potência que nos insere e nos exclui da política  e, então, da linguagem  constituída9 das democracias contemporâneas.


    É neste sentido que, inserida em um contexto em que a política se encontra na flutuação entre uma biopolítica e uma tanatopolítica, a figura do muçulmano se reescreve  com igual forma rasurada  esta vida-limite figurada no analfabeto: seria dizer que se tomamos por verdade que a produção de muçulmanos no campo é extensiva à produção da vida saudável do ariano, também ao analfabeto corresponde à produção da vida capturada pela cadeia de dispositivos linguísticos que nos conduzem à margem do político. Como a exceção que se dá no campo político, que não cansa de nos conduzir em direção ao muçulmano, a linguagem  como exercício de poder, a lembrar, da supremacia do poder constituído  não cessa de nos dirigir ao analfabeto. O analfabeto está ao lado do muçulmano porque contempla esta espécie de redução em potencial da condição humana enquanto biológica, já que disso presume as demasiadas apropriações e os consequentes esgotamentos advindos das formas de poder que se dão no âmbito da linguagem. Elas mesmas têm no analfabeto a categoria ética linguística uma vez que este, se excluindo da regra predeterminada, não se excetua do caso normal, mas  enquanto paradigma  exibe a sua pertinência a ele (Cf. AGAMBEN, 2009). Em outras palavras, o paradigma do analfabeto, apresentando-se como contracara simétrica da exceção que percorre a linguagem, serve-nos para traçarmos uma perspectiva de um “analfabetismo” cuja exigência, em potencial, aponta para uma inteligência ética. Há de se saber, por esses encalços, que tal pressuposição abrange a ideia de uma língua porosa que se exerce enquanto ponto efusivo dos processos multímodos a partir dos quais a língua se manifesta . É esta pluralidade, a dizer, em sua própria condição de movimento, que quer livrá-la do atrofiamento e do automatismo que ainda determinam, em amplo sentido, um anacrônico positivismo linguístico.


    Ora, se levamos em conta que hoje a linguagem que se decide no “paraíso” hipertextual eleva a linguagem virtual ou publicitária  sobretudo  ao nível de categorias que decidem uma “democracia linguística” que se verifica também no grau de comunicabilidade que experimentamos cotidianamente, não pode parecer um equívoca a noção de que os dispositivos de linguagem  que tocam as formas como comunicamos e como se nos comunicam  atuam de modo iniludível numa ilusão do que poderia ser “comum”10 ou do que deveria de fato ser comunicado. Nesses termos, o analfabeto é a assinatura daquilo que se apaga frente ao que na linguagem, em sua condição aparentemente comunicativa, excede e se excetua. A apropriação da língua (como os seus excessos que tornam cinzenta a verdade da comunicabilidade) faz-se pelo simulacro de uma possível “democracia linguística”.


    Para, de maneira breve, atestar o caráter exemplar do analfabeto, recorro a uma constatação atual bastante conhecida, que se refere aos resultados das últimas eleições presidenciais, em especial, aos modos como os embates se deram  e até hoje se dão  no âmbito das redes sociais. Não há como negar que neste tempo o discurso político se mostrou trajado por uma efervescência e da crença de uma maior participação da sociedade na política. O que pode ter alguma suas verdades, mesmo que quase todas questionáveis. A começar por decorrer daí um problema que se prende com as formas de apropriação e agenciamentos que planeia a língua neste meio. Por exemplo, as sabidas “tempestades de fakes news” que, de modo progressivo, vêm contribuído para um efetivo antidialogismo que se faz por meio de um jogo que se repete enquanto verdade quando, ao fim, trata-se da mentira advinda da esfera política. A exceção, que aqui se converte em excesso, exerce-se de modo a afastar-nos de uma “verdade” que se articula na mentira em linguagem virtual ou publicitária. O que vemos, ao fim, resulta da ilusão de uma propriedade da língua (virtualmente, também convertida numa duvidosa coragem emancipatória) que, no entanto, atua inversamente àquilo que se poderia esperar de uma democracia da língua, bem como uma política nas redes sociais. Em detrimento disso, a apropriação da língua virtual só vem acentuando vertiginosamente as separações ou dicotomizações de modo a criar, no espaço vazio do intervalo, o terreno fértil onde as formas de poder se exercem. Neste caso, vê-se também que um analfabetismo não se mede tanto pela carência em nível de linguagem: antes, pelos excessos que se afirmam nas demasiadas apropriações (operadas pela rede de dispositivos que regem a primazia do consumo) e os consequentes esgotamentos da linguagem que, potencialmente, nos deixam à margem do político, assim como também ao lado (ainda que pragmaticamente distante) do analfabeto e do muçulmano. Cria-se, tanto nesses quanto em outros casos contemporâneos, um “campo” na/da língua.


    Para encerrar, recorro a uma entrevista concedida por Hannah Arendt à rede televisiva da Alemanha Ocidental, em 28 de outubro de 1964. Nela, ao ser questionada pelo entrevistador Günter Gaus acerca do que restava da Europa pré-hitlerista em que viveu, Arendt responde: “O que resta? Resta a língua materna” (Was bleibt? Es bleibt die Mutter-sprache). Decerto, na ocasião, a filósofa já aqui prenunciava a depauperação das línguas que, anos mais tarde, converter-se-iam numa sabida percepção de que o investimento no que antes poderia unir os povos num sentido em-comum resultaria na própria separação manifesta numa suposta alegria da comunicação. Em detrimento de uma língua viva, portanto movente, a filósofa judia pôde entrever na supremacia da conservação linguística tão somente teria o resquício desta língua que em linguagem nenhuma se diz. Talvez por isso, diante da ilusão de uma pretensa e excessiva comunicabilidade, uma língua só pudesse ser compreendida pela filósofa como uma língua morta; uma língua desaparecida, como desaparecidos os analfabetos e suas línguas; ou apenas aquela língua indecifrável balbuciada pelo garoto Hurbineck, nascido em Auschwitz. Neste lugar também encontra-se Dante, lembra-nos Agamben, “quando decide escrever na língua vulgar, senão justamente ‘escrever o que não foi jamais lido e ler o que não foi jamais escrito’, isto é, aquele ‘falar materno’ analfabeto, que existia somente na dimensão oral” (AGAMBEN, 2013 s/p) e, portanto, partilháveis entre os povos. Daí poder se falar numa ética de leitura do contemporâneo  do presente  que deve ser pensada sob a ótica de uma bioleitura : aquela que, de algum modo, tem a responsabilidade de dar voz ou de testemunhar por essa língua analfabeta.


    Referências


    AGAMBEN, Giorgio. Estado de excepção. Trad. Miguel Freitas da Costa. Lisboa: Edições 70, 2010b.


    __________ .Entrevista com Giorgio Agamben. Revista do departamento de Psicologia UFF, vol.18, n.1., janeiro/junho 2006. Entrevista concedida a Flávia Costa. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-80232006000100011. Acesso em: 15/09/2017.


    __________ . Homo Sacer: o poder soberano e a vida nua. Trad. Henrique Burigo, Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.


    __________ .O que resta de Auschwitz: o arquivo e a testemunha. Trad. Selvino J. Assmann. São Paulo: Boitempo, 2008.


    __________. Signatura rerum: sobre el método. Trad. Flavia Costa e Mercedes Ruvitoso. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2009.


    __________ . Sobre a dificuldade de ler. Trad. Vinícius Nicastro Honesko. Disponível em: http://flanagens.blogspot.com.br/2013/01/sobre-dificuldade-de-ler.html. Publicado em 21 de janeiro de 2006. Acesso em 01 de dezembro de 2017.


    AMÉRY, Jean. Un intellectuale a Auschwitz. Torino: Bollati Boringhieri, 1987.


    HEIDEGGER, Martin. . Introdução à filosofia. Trad. Marco Antônio Casanova. São Paulo: Martins Fontes, 2009.


    LEVI, Primo. A Trégua. Trad. Marco Lucchesi. São Paulo: Companhia das Letras, 2010.


    __________ . Os afogados e os sobreviventes: os delitos, os castigos, as penas, as impunidades. Trad. Luiz Sérgio Henriques. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1990.


    PELBART, Peter Pál. Vida capital: ensaios de biopolítica. São Paulo: Iluminuras, 2011.

    


    
      
        1 Possui graduação em Letras pela UFMG. É mestre em Teoria da Literatura pela Universidade Federal de Minas Gerais, com enfoque nos seguintes temas: literatura portuguesa, negatividade e intersubjetividade na literatura, literatura e sociedade, modernidades literárias,filosofia e política. Atualmente, é doutorando em Estudos Literários pela Universidade Federal de Minas Gerais, com pesquisa em torno dos campos poesia, crítica e filosofia. Atua nas áreas de literatura, filosofia, crítica literária, poesia portuguesa, poéticas do contemporâneo, negatividade e linguagem. É membro do Núcleo Walter Benjamin. Tem por área de atuação as Literaturas Modernas e Contemporâneas e como linha de pesquisa as Literaturas e políticas do contemporâneo.

      


      
        2 Como Primo Levi, Améry foi escritor-ensaísta (porém austríaco) que passou pelo campo de Auschwitz, o que supostamente o conduziu ao suicídio no ano 1978.

      


      
        3 As formas de vida que surgem no campo  sobretudo aquelas que já haviam atravessado todos os graus de cesura que atendiam à lógica do campo, a saber, o não-ariano, o judeu, o deportado, o internado  aparecem como figuras cujo cotidiano já havia sido elevado (ou pelo menos se encontravam na iminência de o ser) “à extrema potência [que] já não tem nada de humano” (SALUS apud AGAMBEN, 2008, p.82).

      


      
        4 O trauma da guerra, como vivência do inexperenciável, levantará hipóteses sobre o possível suicídio de Levi, no ano de 1987, após a constatação de uma queda num espaço vão de uma escadaria. No mesmo ano, Elie Wiesel, também escritor sobrevivente de Auschwitz e Prêmio Nobel da Paz em 1986, dirá que o companheiro italiano, formado em química, já havia “morrido” desde o Holocausto.

      


      
        5 Giorgio Agamben confirmará a afinidade de seu projeto com aquele que Foucault havia desenvolvido a partir da noção de arqueologia. Pontuando, contudo, a não coincidência plena com o pensamento do filósofo francês, Agamben explanará o seu método ao afirmar que é “diante das dicotomias que estruturam nossa cultura, de ir além das exceções que as têm produzido, porém não para encontrar um estado cronologicamente originário, mas, ao contrário, para poder compreender a situação na qual nos encontramos” (AGAMBEN, 2006).

      


      
        6 O homo sacer, ao que se sabe, é uma figura chave do pensamento de Giorgio Agamben. Seu ressurgimento no discurso contemporâneo nos leva a pensar em várias outras figuras que hoje compõem o cenário que enreda a biopolítica contemporânea. Nesse sentido, fica claro o fato de que a figura, encontrando seus avatares na contemporaneidade, é - em acordo com o método agambeniano  um paradigma que torna inteligível ao mesmo tempo em que se inscreve em um determinado contexto histórico. Se pode-se dizer que o homo sacer enquanto conceito-limite é a forma de vida que insurge no contexto da Alemanha nazista (mais precisamente no espaço paradigmático do campo de concentração), isso não se deve somente aos não-arianos, nem tampouco aos hebreus, mas à figura nosográfica ironicamente nomeada muçulmano. Já alheados de toda consciência e sensibilidade, os “homens-concha” ou “homens-casca” (já que no limbo da vida e da morte mantinham os corpos curvados pela fraqueza e, por isso, sugeriam a posição de árabes em oração) eram aviltados pelos próprios judeus, pois guardavam em si as imagens que os conduziriam à própria morte. Como a lógica do campo pode ser descrita seguindo a produção de uma incessante separação da vida nua, o muçulmano é justamente aquele cuja divisão já havia se tornado impraticável.

      


      
        7 Os três conceitos em Heidegger estão associados ao aspecto cotidiano da vida humana. Desse modo, falar de sua relação com o ser-para-o-fim (enquanto presença) é dizer que o ser lançado  o ser-no-mundo  se define fora qualquer voluntariedade e que sua existência, em função disso, é sempre aberta para uma antecipação de suas possibilidades. O ser decaído, por fim, é aquele corrompido pelo cotidiano, que é visto por Heidegger como uma existência inautêntica, de modo que o ser humano decadente é aquele que é alienado e, por isso, distante da essencial tarefa de se tornar si mesmo (Cf. HEIDEGGER, 2009).

      


      
        8 O poema, que por vezes é traduzido na forma prosaica, aparece imputado ao nome de Bertolt Brecht pela primeira vez em Terra nossa: newsletter of Project Abraço, North Americans in Solidarity with the People of Brazil. Santa Cruz: Resource Center for Nonviolence; 1988. p. 42. vols. 17. Disponível: http://bit.ly/2fI3kQO. Acesso em 22 de novembro de 2017. No intuito de abertura a outras imagens que emanam da máxima do escritor, transcrevo aqui o texto ao modo como aparece na presente publicação: “O pior analfabeto é o analfabeto político. Ele não ouve, não fala, nem participa dos acontecimentos políticos. Ele não sabe que o custo de vida, o preço do feijão, do peixe, da farinha, do aluguel, do sapato e do remédio dependem das decisões políticas. O analfabeto político é tão burro, que se orgulha e estufa o peito dizendo que odeia a política. Não sabe o imbecil que, da sua ignorância política, nascem a prostituta, o menor abandonado e o pior de todos os bandidos, que é o político vigarista, pilantra, corrupto e lacaio das empresas nacionais e multinacionais”.

      


      
        9 À noção da supremacia de um poder constituído, Agamben opõe, enquanto contracara simétrica, o poder constituído, de modo a criar um campo de tensão onde as formas de soberania revelam o seu paradoxo. Citando uma passagem de Burdeau sobre este campo, o pensador italiano assim com ele concorda: “[o]s poderes constituídos existem somente no Estado: inseparáveis de uma ordem constitucional preestabelecida, eles precisam de uma moldura estatal da qual manifestam a realidade. O poder constituinte, ao contrário, situa-se fora do Estado; não lhe deve nada, existe sem ele, é a fonte cujo uso que se faz de sua corrente não pode jamais exaurir” (BURDEAU apud AGAMBEN, 2010, p.46).

      


      
        10 Numa leitura que se dá no âmbito da potência-do-não em Agamben, o filósofo Peter Pál Pelbart assim elucidará uma concepção do comum que aqui bem cabe: “Pôr em comum o que é comum, colocar para circular o que já é patrimônio de todos, fazer proliferar o que está em todos e por toda parte, seja isto a linguagem, a vida, a inventividade. Mas essa dinâmica assim descrita só parcialmente corresponde ao que de fato acontece, já que ela se faz acompanhar pela apropriação do comum, pela expropriação do comum, pela privatização do comum, pela vampirização do comum empreendida pelas diversas empresas, máfias, estados, instituições, com finalidades que o capitalismo não pode dissimular, mesmo em suas versões mais rizomáticas”(PELBART, 2011, p.29)

      

    

  


  
    O ESTADO DE EXCEÇÃO EM ENSAIO SOBRE A LUCIDEZ COMO PARADIGMA DE GOVERNO


    Dandara Tamires Castro Rosa1


    1. LITERATURA COMO FONTE DE REPRESENTAÇÃO HISTÓRICA E DE DEBATE JURÍDICO


    A literatura se apresenta como campo fecundo na produção de mundos imaginários, criando realidades fantásticas, campo no qual o autor se permite ultrapassar barreiras como as do tecnicismo característico de alguns espaços da juridicidade. Na literatura, o Direito se faz modelável, (re)inventado, (re)estruturado, (re)pensado. À literatura, em seu lúdico espaço, é permitido um espaço alheio às objeções científicas, às amarras da verdade histórica. À obra literária não é possível o total desprendimento da realidade nua, pois é construída pelas representações do seu tempo e sociedade bem como pelos conjuntos de ideias e ideologias do autor.


    Expressão intensa de arte e de liberdade humana, a escrita permite ao homem um ativismo em prol da transformação social em expressão literária. Ao compreender que uma obra literária pode conter representações ou transfigurações da realidade, é possível enquadrá-la como fonte na análise histórica de um tempo ou contexto. É nesse fértil entrelace entre Direito, Literatura e História que a presente pesquisa se apoia, utilizando a obra ficcional Ensaio sobre a lucidez (2004) de José Saramago (1922-2010) como fonte para o diálogo entre estado de exceção e contexto social-histórico-político.


    Assim, o debate se dá sobre o Estado de Exceção, tendo como base de análise o governo estabelecido no romance ficcional Ensaio sobre a Lucidez (2004) de José Saramago. Em um meio metodológico qualitativo e bibliográfico a obra literária figura como painel para a reflexão dos ensinamentos de Agamben (2004) e Schmitt (1922, 2009) sobre Estado de Exceção, bem como de obras que abordem o tema, para então responder à pergunta que emerge: através da narrativa ficcional escolhida é possível compreender os vetores autoritários das ações tomadas por um governo em nome da democracia dentro do contexto político dos séculos XX e XXI?


    O Ensaio Sobre a lucidez (2004) traz em seu enredo uma situação limite à pós-modernidade e à democracia: durante uma eleição, a escolha majoritária foi pelo voto em branco. Claramente as instituições, partidos políticos e autoridades, haviam perdido a credibilidade da população. A trama desenvolve-se com o governo e as autoridades que deixam a cidade isolada, espionam, perseguem, torturam, matam, justificando seus atos pela busca dos culpados pela conspiração contra a democracia com o voto em branco.


    O conflito central da obra em análise é pautado pelas relações binomiais: Indivíduo X Coletivo, Sujeito de Direitos X Ordem política, dentro da estrutura social do sistema político capitalista no final do século XX e início do século XXI. Mesmo não havendo referências temporais na obra, verifica-se a presença na narrativa de uma organização política com hierarquias e segmentação de poder, comum na sociedade capitalista do século XX, além de referências espaciais, indicando uma sociedade urbana com agentes de trânsito, prédios, etc.


    Infere-se da obra a crítica às instituições do poder político que, sob o discurso democrático, permitem medidas de exceção como instrumentos de governabilidade. Através de ações de natureza autoritária, o governo da narrativa permite a declaração de um Estado de Exceção na capital e a alegoria2 da lucidez é atribuída a quem enxerga os braços do totalitarismo nessas ações.


    2. CONSIDERAÇÕES SOBRE O ESTADO DE EXCEÇÃO


    Sem a pretensão de uma abordagem totalizante sobre o tema, ao se tratar de estado de exceção, parte-se, de forma sintética, pela maneira de pensar sobre as categorias conceituais de exceção no pensamento do jurista alemão Carl Schmitt (1888-1985). O pensador do direito da contemporaneidade entende que o fenômeno jurídico está circunscrito aos quadrantes da exceção, um pensamento jurídico não subjugado ao positivismo de Kelsen. A decisão é o núcleo central da reflexão schmittiana. Para Agamben (2004) a obra de Schimitt é a tentativa mais rigorosa de construir uma teoria do estado de exceção, principalmente no livro sobre a ditadura e no livro sobre teologia política, ambos publicados no início da década de 1920.


    O telos da teoria é, nos dois livros, a inscrição de exceção num contexto jurídico. Schmitt sabe perfeitamente que o estado de exceção, enquanto realiza “a suspensão de toda a ordem jurídica” (Schmitt, 1922, p.18), parece “escapar a qualquer consideração de direito” (Schmitt, 1921, p.137) e que, mesmo “em sua consistência factual e, portanto, em sua substância íntima, não pode aceder à forma do direito” (ibidem, p.175). (AGAMBEM, 2004, p.54)


    Agamben (2004), de maneira muito criativa, evidenciou a contradição da palavra lei, indicando que, no estado de exceção, a força existe a partir da suspensão da aplicação da lei. Ao abordar as diferenças entre o conceito schmittiano de “ditadura comissária” sendo aquela que “suspende de modo concreto a constituição para defender sua existência” (2004, p.55) em que a aplicação da constituição pode ser suspensa sem significar que ela deixe de estar em vigor, e de “ditadura soberana”, o autor entende que a situação difere da outra por não se limitar a suspender uma constituição vigente, mas busca criar um cenário que possibilite impor uma nova Constituição (2004, p.55).


    O aporte da teoria schmittiana é a possibilidade de articulação entre o estado de exceção e a ordem jurídica3. “Trata-se de uma articulação paradoxal, pois o que deve ser inscrito no direito é algo essencialmente exterior a ele, isto é, nada menos que a suspensão da própria ordem jurídica” (AGAMBEM, 2004, p.54).


    Schmitt em seu livro Politische Theologie (Schimitt, 1922) estabelece a proximidade essencial entre estado de exceção e soberania e pode ser apresentada como doutrina da soberania. Sua famosa definição do soberano como ‘aquele que decide sobre o estado de exceção’ significa, segundo Mascaro (2010), que o poder não se revela a partir daqueles que cumprem a norma jurídica, o que se tem é apenas uma caracterização da situação burocrática em que subsiste o direito. A força que o poder soberano tem ultrapassa quaisquer regras, podendo, portanto, estabelecer a decisão inédita. No pensamento de Schmitt, a exceção é pensada e compreendida diante de um contexto no qual não existe uma norma mecanicamente estabelecida. Não é possível através de um código de normas o poder de processamento e estabelecimento da ordem. É através da exceção é que a ordem é instaurada. A decisão do soberano é o instituidor e garantidor da ordem. “O soberano, que pode decidir sobre o estado de exceção, garante sua ancoragem na ordem jurídica” (AGAMBEN, 2004, p.56).


    Assim, o aspecto de ordem conceitual jurídico do estado de exceção se funda na decisão. Mas, o olhar sobre o soberano emerge desse entendimento. O estado de exceção aponta quem é o soberano, pois é o detentor do poder de decisão. A decisão do soberano pela suspensão se dá para além da norma jurídica, pois ele é quem se torna o responsável por sua isonomia em relação à norma jurídica, sem deixar de fazer parte da mesma normatividade jurídica.


    Enquanto a decisão diz respeito aqui à própria anulação da norma, enquanto, pois, o estado de exceção representa a inclusão e a captura de um espaço que não está fora nem dentro (o que corresponde à norma anulada e suspensa), “o soberano está fora [steht ausserhalb] da ordem jurídica normalmente válida e, entretanto, pertence [gehört] ela, porque é responsável pela decisão quanto à possibilidade da suspensão in totto da constituição”.(AGAMBEN, 2004, p.56-57)


    Na decisão sobre o estado de exceção, a norma é suspensa ou completamente anulada, mas a questão, segundo Agamben (2004) é a criação de uma situação que torne possível a aplicação da norma, assim, o estado de exceção separa a norma de sua aplicação para tornar possível a aplicação.


    Podemos então definir o estado de exceção na doutrina schmittiana como o lugar em que a oposição entre a norma e a sua realização atinge a máxima intensidade. Tem-se aí um campo de tensões jurídicas em que o mínimo de vigência formal coincide com o máximo de aplicação real e vice-versa. Mas também nessa zona extrema, ou melhor, exatamente em virtude dela, os dois elementos do direito mostram sua íntima coesão. (AGAMBEN, 2004, p.58)


    Assim, Agamben (2004) compreende que, na concepção schmittiana, o estado de exceção é a abertura de um espaço em que a aplicação e norma mostram sua separação e em que uma pura força de lei realiza (isto é, aplica desaplicando) uma norma cuja aplicação foi suspensa.


    Há um instituto do direito romano, o iustitium que permite observar o estado de exceção em sua forma paradigmática, o qual Agamben (2004) utilizou para análise do estado de exceção e que não define o estado de exceção como modelo ditatorial (constitucional ou inconstitucional), mas como um espaço vazio de direito, uma zona de anomia em que todas as determinações jurídicas estão desativadas, até a distinção entre público e privado.


    [...] é a essa indefinibilidade e a esse não-lugar que responde a ideia de uma força-de-lei, com um ‘x sobre lei’. [...] a força-de-lei, separada da lei, o imperium flutuante, a vigência sem aplicação e a ideia de uma espécie de ‘grau zero’ da lei, são algumas das tantas ficções por meio das quais o direito tenta incluir em si sua própria ausência e apropriar-se do estado de exceção, ou, no mínimo, assegurar-se uma relação com ele. (AGAMBEN, 2004, p.79-80)


    Desse espaço vazio de direito, esse imperium flutuante, é possível remeter ao contexto narrado na obra literária Ensaio sobre a lucidez (2004) de José Saramago (1922-2010), em que a cidade fictícia é colocada num vazio jurídico de que se trata o estado de exceção, mesmo que impensável pelo direito, na narrativa e na teoria do estado de exceção, para a ordem jurídica se reveste de uma relevância estratégica decisiva e que, de algum modo, se pode permitir.


    3. O ESTADO DE EXCEÇÃO EM ENSAIO SOBRE A LUCIDEZ COMO PARADIGMA DE GOVERNO


    Saramago, nascido em 1922 e falecido em 2010, foi crítico literário, funcionário público, jornalista e escritor português, tinha como convicções o ateísmo e o comunismo, publicou em 2004 o romance Ensaio sobre a Lucidez, chamado por ele de “romance político”. Tal romance é classificado no eixo de ficção saramaguiana das “alegorias que funcionam como distopias de um mundo abandonado pela razão” (LOPES, 2010, p.140). Saramago considera que “o grande problema do nosso sistema democrático é que permite fazer coisas nada democráticas democraticamente” (AGUILERA, 2008). Esse conjunto de ideias está representado no romance em análise a desse estudo.


    Em Ensaio sobre a lucidez (2004) a narrativa começa quando, sem prévio acordo, grande parte da população de uma cidade decide votar em branco nas eleições. Sem nenhum sinal de institucionalização do processo revolucionário, os cidadãos apenas negam-se a eleger um representante, em clara descrença com a própria ideia do Estado democrático como instituição que organiza e protege a sociedade.


    Em vez de se averiguar a causa da insatisfação dos habitantes da cidade, é imposto um regime de exceção à capital, criando uma zona de anomia em que todas as determinações jurídicas, como a distinção entre público e privado, são desativadas. Ao instituir um estado de exceção na metrópole, o governo (o soberano que decidiu pela exceção) passa a impedir a livre circulação das pessoas; censurar os meios de comunicação social; retirar todos os direitos fundamentais, passando a perseguir, torturar e matar. A cidade é abandonada e cria-se uma nova capital para onde foram transferidos os poderes do Estado e a polícia.


    Da narrativa ficcional é possível remeter que


    o problema crucial ligado à suspensão do direito é o dos atos cometidos durante o iustitium,cuja natureza parece escapar a qualquer definição jurídica. À medida que não são transgressivos, nem executivos, nem legislativos, parecem situar-se, no que se refere ao direito, em um não lugar absoluto. (AGAMBEN, 2004, p.79)


    No romance em análise, Saramago criou uma metáfora eloquente não só para expor a deterioração da democracia, mas, também, para criticar sua natureza ilusória e seus desvios autoritários. Na perspectiva de uma transfiguração da realidade social para a obra ficcional, o autor representou em sua obra um contexto político jurídico vivido pela sociedade no decorrer do século XX, em que se pôde assistir um fenômeno paradoxal definido como uma “guerra civil legal” (Schnur, 1983, apud AGAMBEN, 2004, p.12).


    Agamben (2004)4 toma como exemplo o Estado nazista para começar suas análises a respeito da legalidade daquilo que não pode ter forma legal, ou seja, da zona “vazia” que se instala a partir do momento em que um chefe de governo assume o poder de acordo com a Constituição vigente e suspende a aplicação das normas constitucionais para implantar outra ordem jurídica. Usa Hitler como exemplo, pois ao assumir o poder promulgou “o Decreto para a proteção do povo e do Estado, que suspendia os artigos da Constituição de Weimar, relativos às liberdades individuais.” (2004, p.12), decreto que nunca foi revogado, possibilitando que o Terceiro Reich possa ser considerado, do ponto de vista jurídico, um estado de exceção que perdurou por 12 anos.


    Os ensinamentos de Rossiter são utilizados por Agamben (2004) para abordar sobre a “ditadura constitucional” isto é, o estado de exceção, que, segundo ele


    a partir do momento em que o regime democrático, com o seu complexo equilíbrio de poderes, é concebido para funcionar em circunstâncias normais, em tempos de crise, o governo constitucional deve ser alterado por meio de qualquer medida necessária para neutralizar o perigo e restaurar a situação normal. Essa alteração implica, inevitavelmente, um governo mais forte, ou seja, o governo terá mais poder e os cidadãos menos direitos (ROSSITER, 1948, apud AGAMBEN, 2004, p.21).


    É clara a representação desse estado de exceção dentro da obra literária em análise, onde a zona “vazia” que se instala a partir do momento em que o governo ficcional suspende a aplicação das normas constitucionais para implantar outra ordem jurídica.


    Na cidade ficcional, colocada em regime de exceção, o governo controlava a situação da cidade, buscando impelir o caos, ao criar a crença da existência de uma organização anarquista, que estaria atacando a democracia, e exaltando a luta entre os cumpridores do seu “dever” democrático e patriótico contra os nomeados “brancosos”, aqueles que votaram em branco.


    O discurso na obra ficcional pelo estado de exceção como defesa à democracia se apresenta como clara representação dos ensinamentos de Rossiter citados por Agamben (2004, p.22) em que “nenhum sacrifício pela nossa democracia é demasiado grande, menos ainda o sacrifício temporário da própria democracia”.


    Ao contrário das intenções dos detentores do poder, a vida na capital fictícia continuava na normalidade. Este fato leva o governo a tomar atitudes agressivas, pintando o voto em branco como algo maligno, o retorno de uma epidemia que se alastraria por todos os setores da sociedade, ocasionando violência, atentados terroristas, etc. O governo então apela à memória da população ao comparar, após quatro anos de combinado silêncio e tabu, a cegueira dos votos brancos com a epidemia da cegueira branca que havia contaminado todo o país (referência e ligação com a obra de 1995, Ensaio sobre a cegueira, de Saramago) através da mídia televisiva e jornais.


    A utilização da mídia através de comunicados carregados de exaltações patrióticas e religiosas, trás a memória a situação pós 11 de novembro de 2001 com os ataques terroristas aos Estados Unidos. É possível ver um contexto político de exceção a partir desse contexto, pois o significado imediatamente biopolítico do estado de exceção como estrutura original em que o direito inclui em si o vivente por meio de sua própria suspensão aparece claramente na “military order” promulgada pelo presidente dos Estados Unidos no dia 13 de novembro de 2001, e que autoriza a “indenite detention” e o processo perante as “military commissions”.


    Legislações e medidas de exceção despontam nesse cenário, alimentadas por medo, por ideias de segurança ou de manutenção da ordem, assim como representada na obra ficcional em análise. Um conjunto coerente de fenômenos jurídicos, dentro do ordenamento, não o negando, mas permitindo que exceções sejam legisladas, aplicadas e alimentadas, o que permite situações de autoritarismo com a criação de um inimigo e contra o qual é possível agir com plenos poderes.


    Para Agamben (2004), a partir da análise de Tingsten, o problema técnico essencial que marca profundamente a evolução dos regimes parlamentares modernos é “a extensão dos poderes do executivo no âmbito legislativo por meio da promulgação de decretos e disposições, como consequência da delegação contida em leis ditas de “plenos poderes” 5” (AGAMBEN, 2004, p.18). Leis dessa natureza, que deveriam ser promulgadas em face de circunstâncias excepcionais de necessidade e emergência, são, segundo Agamben (2004) base das constituições democráticas, e delegam ao governo um poder legislativo que deveria ser competência do parlamento.


    Da leitura do estudo de Tingsten sobre a sistemática ampliação de poderes governamentais durante a Primeira Guerra Mundial, em que muitos Estados declarou-se o estado de sítio ou foram promulgadas leis de plenos poderes, Agamben (2004, p.19) entende que “a progressiva erosão dos poderes legislativos do Parlamento, que hoje se limita, com frequência, a ratificar disposições promulgadas pelo executivo sob a forma de decretos com força de lei, tornou-se desde então uma prática comum”.


    O primeiro cego se apresenta como um ‘cidadão de espírito patriota’- assim compreendido pelas propagandas do governo- ao enviar uma carta aos representantes políticos do país, alegando que conhecia uma mulher que não cegara durante a epidemia, e que teria assassinado um homem durante o tempo de confinamento dos primeiros cegos e, que poderia ser a líder revolucionária. Enfim “bode expiatório” foi encontrado, a mulher do médico. São enviados três policiais na busca por provas incriminatórias a respeito da, então, líder da revolução contra o governo e do ataque à democracia, o inimigo.


    O comissário, um dos policiais enviados para incriminá-la, acaba por conhecer a mulher e, ao descobrir o que ela fez durante o tempo da cegueira, ajudando tanta gente a sobreviver, passa a compreender que o seu trabalho não era investigar, e sim causar indícios comprometedores, mas não os realiza. Demite-se, mas, por ordens superiores, fornece os dados e fotos do grupo da mulher do médico a um homem que não conhecia.


    Em posse dessas fotos a propaganda de sabotagem da imagem da suspeita cresce e cria no povo a desconfiança, contudo, o comissário consegue publicar um depoimento tentando salvar a mulher do médico, enganando a cesura. Porém, mesmo que os jornais onde o depoimento do comissário estava impresso fora apreendido e a população fizera cópias, difundido por toda a capital, o poder do governo ainda estava presente e sobressairia. O comissário é assassinado pelo homem a quem ele havia entregado as fotos e a mulher do médico é morta também pelo mesmo assassino. Assassinatos estes compreendidos pelo governo e pela polícia como medidas de exceção necessárias à restauração da ordem.


    O totalitarismo moderno pode ser definido como a instauração, por meio do estado de exceção, de uma guerra civil legal que permite a eliminação física não só dos adversários políticos, mas também de categorias inteiras de cidadãos que, por qualquer razão, pareçam não integráveis ao sistema político. (AGAMBEN, 2004, p.13)


    Os inimigos na obra podem ser compreendidos como uma transfiguração dos adversários políticos, ou não integráveis ao sistema político do contexto histórico do século XX. As medidas excepcionais encontram-se na situação paradoxal de medidas jurídicas que não podem ser compreendidas no plano do direito, e esse instituto apresenta-se como a forma legal daquilo que não pode ter forma legal.


    CONSIDERAÇÕES FINAIS


    Desde o século XX, a partir do fenômeno da “guerra civil legal” “a criação voluntária de um estado de emergência permanente (ainda que, eventualmente não declarado no sentido técnico) tornou-se uma das práticas essenciais dos Estados contemporâneos, inclusive dos chamados democráticos.” (AGAMBEN, 2004, p.13).


    Nesse viés, compreende-se Ensaio sobre a lucidez como uma representação do contexto político de exceção do século XX e XXI, que em há um conjunto de fenômenos históricos, sociais, políticos e jurídicos que encontrem estreita relação com um estado de exceção que tende cada vez mais a se apresentar como paradigma de governo dominante na política contemporânea. O descolamento de uma medida provisória e excepcional para uma técnica de governo tem transformado as práticas dos governos atuais.


    Com o avanço de uma “guerra civil mundial”6, o estado de exceção tende cada vez mais a se apresentar como medidas de governabilidade, sendo, nessa perspectiva, um patamar de indeterminação entre democracia e absolutismo. Contudo, importante salientar, como pondera Agamben (2004), que o estado de exceção moderno é uma criação da tradição democrático-revolucionária e não da tradição absolutista.


    A função intelectual de questionamento assumida por Saramago nessa direção se torna, uma representação social de uma sociedade pensante, que percebe o invisível e tenta compreendê-lo. O autor, como indivíduo presente nessa sociedade transfigura essa realidade em sua obra para levantar o pensar sobre esses vetores de poder dentro da democracia. Nessa perspectiva, ao refletir sobre representações de um estado de exceção a partir da obra literária, percebe o debate sobre a teoria do estado da exceção em uma transfiguração da realidade social para a obra, anuncia os vetores autoritários das ações tomadas por um governo em nome da democracia dentro do cenário político constitutivo da obra e em que está inserido seu autor, José Saramago.


    Conclui-se que as ações do governo fictício na narrativa usada como painel de análise são representações do contexto histórico vivido pelos estados democráticos nos séculos XX e XXI, de forma comum ao ponto de não ser apenas mais uma técnica de governo frente a uma necessidade excepcional, mas também é um paradigma constitutivo da ordem política. A tradição autoritária condiciona a atuação dos atores sociais levando à naturalização do que deveria ser exceção.


    REFERÊNCIAS


    AGAMBEM, Giorgio. Estado de exceção; Tradução de Iraci D. Poleti.  2. Ed.- São Paulo: Boitempo, 2004 (Estado de sítio).


    AGUILERA, Fernando Gómez. José Saramago. A consistência dos sonhos- Cronobiografia. Lisboa: Caminho, 2008


    KOTHE, Flávio R. A alegoria. São Paulo: Ática, 1986.


    LOPES, João Marques. Saramago- Biografia. São Paulo: Leya, 2010.


    MASCARO, Alysson Leandro. Filosofia do direito. São Paulo: Atlas, 2010.


    SARAMAGO, José. Ensaio sobre a cegueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.


    SARAMAGO, José. Ensaio sobre a lucidez. São Paulo: Companhia das Letras, 2004.


    SCHMITT, Carl. Teologia política. Belo Horizonte: Del Rey, 2009.

    


    
      
        1 Mestranda em História Social pela Universidade Estadual de Montes Claros- MG (UNIMONTES), Pós Graduada em Direito Público pela Universidade Estácio de Sá, Bacharela em Direito pelas Faculdades Santo Agostinho de Montes Claros  MG (FADISA). E-mail: dandaracastror@gmail.com.

      


      
        2 Conceito de alegoria utilizado para análise é oriundo de KOTHE, Flávio R. A alegoria. São Paulo: Ática, 1986.

      


      
        3 A doutrina schimittina tem uma estratégia de distinção entre ditadura comissária e ditadura soberana, presentes na relação entre Die Diktatur (1921) e Politische Theologie (1922).

      


      
        4 No capítulo intitulado ‘O estado de exceção como paradigma de governo’ Agamben (2004) tece uma breve trajetória histórica do surgimento do estado de exceção moderno, contextualizando-o na França, Alemanha, Suíça, Itália, Inglaterra e Estados Unidos da América (p.24-38).

      


      
        5 “Entendemos por leis de plenos poderes aquelas por meio das quais se atribui ao executivo um poder de regulamentação excepcionalmente amplo, em particular o poder de modificar e de anular, por decretos, as leis em vigor” (TINGSTEN, 1934, apud AGAMBEN, 2004, p.19).

      


      
        6 A expressão “guerra civil mundial” aparece no ano de 1963 nos livros de Hannah Arendt Sobre a Revolução (ARENDT, 2001) e no de Carl Schmitt Sobre a Teoria do Partisan (SCHMITT, 2002) apud AGAMBEM, 2004.

      

    

  


  
    O GROBRAUM E SEUS INIMIGOS: CONSIDERAÇÕES SOBRE A SOBERANIA E A RESISTÊNCIA NO PENSAMENTO TARDIO DE CARL SCHMITT


    Bruno Morais Avelar Lima1


    Douglas Carvalho Ribeiro2


    1. O FIM DO JUS PUBLICUM EUROPEUM


    A descrença total de Schmitt em relação ao Estado moderno se inicia em um discreto texto datado de 1940, chamado Espaço e Grande Espaço no Direito Internacional. O objetivo do autor naquele momento é traçar a diferença entre os conceitos “espaço” e “grande espaço”, para, posteriormente, efetuar uma análise da importância deste no âmbito do direito internacional pós-estatal, ou melhor, de um direito internacional que se fundamenta em um pilar conceitual debilitado  o Estado.


    O jurista alemão inicia apresentando-nos o conceito “espaço”. Afirma Schmitt (1995, p. 234) que


    [O] “Espaço” guarda  em relação fundante do “Grande espaço”  seu sentido geral, neutro e físico-matemático. Nos falamos de uma figura espacial e terrestre dos diferentes tempos e povos, de espaços em geral etc. Desse modo, surge uma multiplicidade de sentidos e entendimentos sobre a palavra, de forma ser impossível a apreciação de todas elas. Existe um problema matemático, físico, geográfico, biológico, psicológico, cognitivo, metafísico e vários outros no que diz respeito ao conceito de “Espaço”.


    Contrariamente, o conceito “Grande-espaço” seria algo concreto, historica e politicamente situado, de modo que associação do prefixo Groβ à palavra Raum não representaria apenas um aumento por alargamento de superfície, mas sim um crescimento qualitativo, de modo que este acréscimo confere ao espaço uma dimensão nova. Considera-se aqui tudo aquilo que se relaciona àquele espaço  economia, indústria, finanças, tecnologias -, dando ao conceito o papel de princípio de ordem espacial, fundador de sentido da nova ordem erigida posteriormente à Versalles.


    Incialmente o conceito foi elaborado como forma de reação por parte da Alemanha pós-1933 à política universalista americana, o que gerou desconfianças em relação à honestidade intelectual do autor na tarefa de sua formulação. Contudo, em O nomos da terra, Schmitt apresenta o conceito de “Grande espaço” como fundamento daquilo que viria a ser a nova ordem mundial.


    Contudo, antes de nos determos ao papel do “Grande Espaço” no âmbito da nova política internacional, devemos analisar o significado de nomos no pensamento schmittiano. Quando parte-se da relação entre as línguas ocidentais e a palavra grega “νόμος”, afirmar-se-ia que a palavra nomos teria apenas um significado de lei positiva3. Contudo, em Schmitt, há uma relação íntima entre a ideia de nomos e a relação do homem com o espaço, haja vista que enquanto nomos pode-se entender a unidade entre ordem jurídica e orientação espacial. A primeira apropriação de terra é, portanto, a Ereignis de toda a ordem jurídico-política no mundo dos homens e toda possibilidade de ordem internacional passa pelo regramento do uso da força na aquisição de novos territórios (SCHMITT, 2006, p. 42-49).


    A Idade Media, por exemplo, desenvolvia a sua maneira as limitações e restrições da guerra no âmbito da Respublica Cristiana, o que consistia na proibição da utilização de certas armas e de formas de combate quando o conflito envolvia príncipes cristãos. Apesar da existência de regras que limitavam a conduta dos príncipes, o direito internacional medieval não possuia uma imagem científica do mundo, não sendo possível falar aqui de um direito global, o que so iria ocorrer após a Era das Navegações e o surgimento das ciências cartográficas (SCHMITT, 2006, p. 57-59).


    O que se sucede ao Direito Internacional medieval é chamado por Schmitt de “Direito Público Europeu”, que pode ser entendido como uma construção espaço-temporal concreta que parte de um sistema europeu de Estados soberanos, vinculados entre si pelo fator comum de uma raíz civilizatória comum  a família europeia. O novo sistema internacional permitia que os Estados europeus se identificassem como iguais, e, por tanto, como adversários em igualdade de direito no que diz respeito à disputa por novas terras no chamado “Novo Mundo”. A guerra era o mecanismo próprio de solução de controversias externas entre as estruturas estatais, de modo que a legitimidade da condução desta concernia ao sujeito que a pratica  e não o motivo fundamental que originou a guerra. Há aqui uma diferenciação dos espaços: um espaço europeu, onde se localizam as estruturas políticas europeias, e um espaço livre, onde a guerra justa europeia não mais tem seu valor. No solo europeu, valia a lógica da guerra como conflito entre dois entes soberanos por intermédio de um exército estatal organizado e uniformizado, expurgando a possibilidade do extermínio para o chamado “Novo Mundo” (SCHMITT, 2006, p. 141-142).


    Contudo, no fim do século XIX e início do século XX, a Europa enfrentou duas situações que implicaram na perda do controle do espaço planetário como o vinha exercendo desde a Era dos descobrimentos: a) a industrialização como fenômeno de mundialização da economia e como veículo de difusão de uma imagem de mundo tecnicizado; b) a consolidação gradual de um ator hegemônico localizado fora do espaço europeu, que apesar de se expressar com a mesma linguagem e códigos da Europa ocidental moderna, seu surgimento impõe uma nova releitura quanto ao ideal de civilização ocidental.


    O final do Jus Publicum europeu tem seu início, na visão de Schmitt, em 1885, com a ocorrência da Conferência do Congo, ocasião em que o continente africano foi partido de forma retilínea. Este acontecimento evidenciou, segundo o autor, a desestruração de toda concepção organizada de mundo frente à política exterior americana no auge da chamada Doutrina Monroe. A ausencia de solidariedade entre os europeus durante tal conferência e a presença extraordinária dos Estados Unidos representaram os primeiros sinais da grande crise que iria assolar o sistema estatal que surge após a Era dos Descobrimentos:


    De uma perspectiva histórica, este período de aquisição das terras centro-africanas no século XIX parece ser unicamente um epílogo dos tempos heroicos dos séculos XVI e XVII. A fé na civilização e no progresso ficou degradada à mera fachada ideológica. O renascer das companhias de comercio do século XVII que se manifestava nas sociedades coloniais do século XIX somente gerou, em suma, um resplendor romântico póstumo. Entretanto, tudo isso era uma mescla confusa de linhas de divisão das esferas de interesse e influencias e de linhas de armistícios malogradas, orientadas e ao mesmo tempo deteriorada por uma economia mundial livre, que em um primeiro momento, deveria se concentrar na Europa, mas que ultrapassava todas as fronteiras territoriais. Nesta confusão, se dissolveu o antigo nomos da terra, determinado a partir da Europa (SCHMITT, 2006, p. 226).


    Afirma Schmitt que os Estados Unidos são o primeiro exemplo fenomênico de um Grande-espaço  graças ao preceituado pela Doutrina Monroe, proclamada em 02 de Dezembro de 1823. Tal doutrina possui três fundamentos básicos: a) Independência dos Estados Unidos; b) não colonização desse espaço; c) não intervenção de potências extra-americanas nesse espaço e, reciprocamente, a não interferência dos norte-americanos no espaço extra-americano (FEURBACH in VIEIRA et al, 2009, p 78). Surgia, portanto, uma nova noção de organização política, que viria a ofuscar o desenvolvimento das diversas estatalidades na America Latina e por fim ao tradicional modo de organização do Jus Publicum Europeum. Soberano não seria aquele que decide sobre o estado de exceção - como afirmara Schmitt em 1922 -, mas sim aquele que “dispõe sobre as ondas de espaço” (FEURBACH in VIEIRA et al, 2009, p 73). O exemplo norte-americano sob a égide da Doutrina Monroe demonstra que uma forma alternativa de organização política, baseada em uma nova relação do poder com o espaço - isto é, entre ordem [Ordnung] e orientação [Ortung]. Surge aqui a primeira sombra à forma de organização política tradicional que é o Estado moderno.


    O momento de ruptura do Jus Publicum Europeum se agrava com a eclosão da Primeira Guerra Mundial, que, apesar de possuir como palco de guerra o solo europeu, se distingue das outras grandes guerras européias pelo fato de que a hora do mundo (ARANTES, 2014, p 30) alcança a maquinaria de guerra utilizada pelas potências em combate. Ao invés de conflitos entre tropas regulares, o que se viu foram trincheiras, aviões, gases tóxicos e irregularidade. Soma-se a isso o fato de que a posição dos Estados Unidos é bastante sintomâtica: o presidente Wilson, que havia feito em 1914 uma declaração de neutralidade em relaçao ao Jus Publicum Europeum, se viu comprometido com uma intervenção na política europeia, determinando o fim da guerra, os termos da paz e a criação de um mecanismo que pode ser considerado um estágio inicial que conduz a criminalização da guerra como instrumento de política nacional: a Liga das Nações. Contudo, o Senado dos Estados Unidos da América não ratificou a aprovação do Pacto da Sociedade das Nações, de modo que aquela instituição criada para evitar que um conflito de tais proporções ocorresse novamente não contava com a participação das maiores potências da época  os Estados Unidos e a União Soviética.


    Os Estados Unidos possuiam uma polítca ambivalente em relação ao território europeu. Por um lado, os americanos afirmavam a ingerência na vida política europeia, mas, em contrapartida, como conclusão lógica do brocado “cujus regio, ejus economia”, os interesses estadunidenses se faziam presentes nas negociações econômicas envolvendo, por exemplo, os Planos Dawes e Young. Ocorre, portanto, uma desterritorialização da influência americana, que agora abrange todo o Ocidente. Mais do que uma mera ingerência dos europeus no que diz respeito aos assuntos americanos, a política externa ianque se movia no sentido de formação de um Império mundial e passo fundamental para a hegemônia imperialista americana no início do século XX consiste no Pacto Kellogg-Briand, em 1928, que criminalizava a guerra como instrumento de política nacional:


    [O Pacto Kellog] foi assinado em 27 de Agosto de 1928 em Paris e leva o nome do Secretário de Estado americano, Kellog. Além disso, a animosa “expurgação da guerra” parte de Washington, e não de Genebra. Esse importante acontecimento necessita de uma pequena digressão, que aqui se relaciona a seguinte pergunta: quem determina a paz na Terra? Todo nós desejamos a paz, mas a pergunta é infelizmente essa: quem decide o que é a paz? Quem decide o que é a ordem e a segurança? Quem decide o que consiste em um estado aceitável ou inaceitável? E o governo dos Estados Unidos tomou essa decisão sobre a paz na terra para si em detrimento da Liga de Genebra, por meio do Pacto Kellog. A guerra é, pelo menos sob uma perspectiva formal, regulada não mais pela Liga de Genebra, mas sim pelo Pacto Kellog (SCHMITT, 1994, p. 199).


    A criminalização da guerra por meio do Pacto Kellog representa a sacramentação definitiva do antigo sistema europeu  o Jus Publicum Europeum. De se ressaltar que, como exposto anteriomente, o direito das nações europeias de até então tinha como escopo principalmente a regulamentação do conflito entre elas, seja no âmbito continental ou no território extraeuropeu. O Pacto Kellog consite na criminalização do jus belli e, com isso, no fim do próprio sistema erigido a partir do século XVI. Com a suposta expurgação da guerra do mundo dos homens, qualquer tipo de oposição frente ao status quo era tido como criminosa, e, consequentemente, desprovido de qualquer proteção ou garantia, como aquelas estabelecidas pela Convenção de Haague de 1907 ou pelas quatro Convenções de Genebra de 1949 (SCHMITT, 1975, p. 23).


    2. O NOVO NOMOS DA TERRA


    O éon da Era do Estado se foi e nos resta pensar aqui como caracterizar a nova ordem do mundo pós-estatal. Como reagirá o mundo sem o Estado? Em seu artigo O novo Nomos da Terra, publicado em 1955, o próprio autor busca pensar a nova ordem do mundo a partir da possibilidade de realização de uma das três situações que se verá a seguir. A primeira delas, “a mais simples” (SCHMITT, 2006, p. 354), consistiria na vitória de um dos dois polos que se digladiavam durante a Guerra Fria. A vitória coroará então o soberano do mundo, que se apropriará de todas as esferas do mundo  terras, mares e ar -, administrando-o de acordo com seus anseios e desejos. O domínio efetivo será garantido pelo manejo da técnica, que permitirá a redução das distâncias entre opressor e oprimido, criando assim uma polícia global.


    A segunda possibilidade consiste na reprodução do equilíbrio do nomos anterior, mas com a concomitante expansão dos meios de dominação como consequência da expansão técnica: “isso significa que a dominação britânica dos oceanos seria expandida para se tornar uma dominação conjunta do mar e do ar, feito que apenas os norte-americanos seriam capazes de realizar” (SCHMITT, 2006, p. 355). Os Estados Unidos, nessa perspectiva, garantiriam e administrariam o equilíbrio do restante do globo, assim como feito pelos britânicos a partir da promulgação dos chamados Atos de Navegação.


    Por fim, afirma o autor que um terceiro quadro possível seria a coexistência de vários Großräume, criando assim um certo equilíbrio a partir de um pluriversum reduzido de unidades políticas:


    A terceira possibilidade também se baseia no conceito de balanceamento, mas não é sustentada e controlada por uma combinação hegemônica de poderes naval e aéreo. Uma combinação de vários Großräume ou blocos independentes pode constituir um equilíbrio, e nesse sentido pode fazer emergir uma nova ordem na terra (SCHMITT, 2006, p. 356).


    Pensar a crise da soberania a partir do pensamento schmittiano não consiste em simplesmente efetuar um exercício comparativo, analisando, de um lado, as previsões do autor e, por outro, o quadro atual do sistema internacional de nações. Que o Estado continua no nosso léxico político isso é inegável; contudo, algumas disposições do exercício reflexivo de Schmitt nos chamam a atenção, uma vez que, nas três previsões esboçadas pelo autor, há uma nova relação do homem com o espaço e, consequentemente, uma nova forma de organizar a política em escala planetária. Como foi dito anteriormente, o Estado moderno possui uma relação estrita com a porção de terra que denominamos território. A organização política estatal é algo, então, telúrica, sendo o mar o ambiente da pura liberdade. Ocorre que com a proclamação da Doutrina Monroe, em 1823, e com a posterior política internacional americana, surge uma nova espécie de dominação não adstrita a um determinado território  ou melhor não adstrita nenhum território, desfigurando, assim, o sentido original do termo e empregado, por exemplo, por Jellinek (1882). Mais do que analisar se o prognóstico dado pelo autor se realizou ou não, devemos nos atentar, de certo modo, à mudança estrutural no âmbito da soberania, qual seja, a dissociação entre soberania e território, como entendido nos sentido da Teoria do Estado clássica:


    Seria interessante se a perspectiva global dessas três perspectivas se tornasse plenamente conhecida. Os muitos que analisam esse problema se tornam cegos perante um único soberano no mundo. Essa ideia tem uma simplicidade primitiva, mas não permite que sejam as outras possibilidades ignoradas. A segunda possibilidade  a continuação da antiga estrutura balanceada  tem uma maior chance de ser aceita, haja vista possuir a tradição e o costume ao seu lado. A terceira possibilidade, um equilíbrio de vários Großräume independentes, é racional, se os Großräume são diferentes entre si, mas homogêneos internamente. O novo nomos do nosso planeta está crescendo de forma irresistível. Muitos veem nesse processo somente morte e destruição. Alguns acreditam que eles estão vivendo o fim do mundo; mas, na realidade estamos vivendo apenas o fim da antiga relação entre terra e mar. Para ser mais preciso, o antigo nomos se deteriorou e com ele todo um sistema de medidas, conceitos e costumes aceitos. Mas o que esta vindo não é, nesse sentido, hostil ao nomos, algo sem sentido ou sem conteúdo. Mesmo nos anéis mais tenebrosos de antigas e novas forças podem surgir novas medidas e proporções justificáveis (SCHMITT, 2006, 172-174).


    O que o autor via, portanto, era a transição do éon do Estado para um novo tempo do mundo, a partir da mudança da relação entre homem e espaço. Contudo, pensando nos termos estabelecidos por Villacañas (2008, p. 159), a própria negação do Estado em Schmitt tem como escopo reforçar a ideia de estatalidade. Isso significa que, se o Estado, entendido como figura histórica e concreta surgida no século XVI, se torna figura de um passado recente, aquilo que o substitui  para Schmitt, o Grande-espaço  surge justamente para reforçar a lógica ambivalente operada pelo ente estatal: a troca de proteção por obediência (SCHMITT, 2008).


    Como afirmou Walter Benjamin, em Para uma crítica do poder/violência, a polícia é a alma do Estado moderno  é justamente esta instituição que garante a relação entre proteção e obediência, entre súdito e soberano. O autor alemão afirma que a polícia é a face moderna da relação mútua entre as violências do fazer e do preservar o direito. Se a violência relacionada ao primeiro necessita de provar a si mesmo como componente da vitória política e a violência em preservar o direito se limita na medida em que é imposta a ela uma “restrição de não se propor novos fins” (BENJAMIN, 2011, p. 135), então a violência da polícia moderna consiste na emancipação parcial em relação a cada uma dessas condições: supostamente, a polícia possui como função a representação da violência que mantém o direito; mas a especificidade das situações nas quais a polícia intervém implica que ela deve necessariamente se valer da violência instauradora do direito, uma vez que existem diversas situações legais em que a força policial deve exercer certo poder discricionário, tomando decisões que, aparentemente, se encontram no rol de funções atribuído à corporação por meio do direito, mas que se baseiam em conceitos abertos, como ordem pública, segurança, entre outros. Podemos pensar, por exemplo, na questão da prevenção da prática do terrorismo, onde, por meio de determinações jurídicas vagas, a polícia concentra em si as violências de instauração e preservação do direito, criando, naquele momento, uma ordem jurídica excepcional adstrita ao caso específico, que se justifica na preservação da segurança e da ordem. Se o poder do soberano absoluto causava espanto, devido à concentração das prerrogativas legislativa, executiva e jurisdicional, o poder da polícia no Estado moderno é ainda maior, pois representa a incerteza continua no âmbito de uma sociedade que se fundamenta na segurança de suas relações:


    e apesar de a polícia ter o mesmo aspecto em todos os lugares, até nos detalhes, não se pode deixar de reconhecer que o seu espírito é menos devastador quando, na monarquia absoluta, ela representa o poder do soberano, que reúne em si a plenitude do poder legislativo e executivo, do que em democracias, onde sua existência, não sustentada por nenhuma relação desse tipo, dá provas dá provas da maior deformação da violência que se possa conceber (BENJAMIN, 2011, p. 136).


    A polícia extrapola os limites do instaurar e preservar o direito, exemplificando a verdadeira natureza do direito na Modernidade, ao revelar precisamente aquilo que uma filosofia da história baseada no progresso tenta esconder: a violência. Ao pensar no novo nomos da terra como o fim do Estado a partir da reafirmação de sua essência, temos que a tese schmittiana se justifica, ao pensarmos, por exemplo, nos métodos de controle empregados pela National Security Agency. Se Schmitt acreditava que a nova relação do homem com os domínios da terra, céu e mar transformaria a forma de se fazer política em âmbito planetário, devemos acrescentar um novo domínio, que potencializou a transformação das formas de controle: o Ciberespaço.


    Os norte-americanos se tornaram a polícia do mundo e tal atividade é sustentada pelos novos meios de comunicação, que possibilitam um monitoramento em tempo real dos indivíduos, independente de onde estes se localizam. Outro fator interessante de ser destacado é que o controle não está adstrito ao território americano, como conclusão lógica entre esfera governamental e poder de polícia. Ele se disseminou por todo mundo, sob a justificativa de que qualquer ameaça à ordem mundial é considerado tema pertencente aos assuntos domésticos do governo americano. Perante tal forma de dominação, o Pacto Kellog soa como algo inofensivo e amador, pois a criminalização da guerra afetaria de forma direta apenas os Estados, detentores originários do jus belli  os insurgentes sempre foram expurgados à margem das Convenções sobre as garantias relativas ao direito humanitário no caso de guerra. A grande diferença é que agora há tratamento igualitário entre exércitos e insurgentes: todos são objetos do poder de polícia norte-americano. A nova forma de controle não só atinge os Estados diretamente, na figura de seus líderes, mas também os cidadãos comuns, tornando a polícia um poder onipotente. A priori, pode parecer o Ciberespaço um ambiente apartado do âmbito do real; porém, basta pensamos na utilização de drones como ferramentas de destruição em massa para concluir no sentido da coexistência de quatro diferentes dimensões de espaço e vislumbrar as novas possibilidades de interação entre homem e espaço.


    A fundamentação do sistema de relações internacionais se deteriora juntamente com a transformação estrutural da noção clássica de soberania. Tendo em vista a teoria hobbesiana acerca do Estado, estabeleceu-se o dogma da anomia no âmbito do Direito Internacional, como contrapartida da soberania no âmbito interno das diversas unidades de medida daquele sistema: os Estados soberanos. Isso decorre da expurgação do estado de natureza para o âmbito internacional, sendo este marcado pela coexistência de um pluriversum de Leviatãs, cada qual soberano naquela porção de terra onde exerce sua jurisdição, de modo que assuntos internos são necessariamente assuntos de polícia e assuntos externos se relacionam à política externa de um determinado ente político, solucionados pela guerra ou pela diplomacia (KOSELLECK, 2009).


    O Ciberespaço não conhece as tradicionais limitações erigidas pelo sistema estatal tradicional e a incompatibilidade entre as tradicionais teorias do Estado e a práxis política revelam a necessidade do repensar o político sob o ponto de vista de um tempo marcado pela fluidez:


    Em primeiro lugar, num planeta atravessado por ‘auto-estradas da informação’, nada que acontece em alguma parte dele pode de fato, ou ao menos potencialmente, permanecer do “lado de fora” intelectual. Não há terra nulla, não há espaço em branco no mapa mental, não há terra nem povo desconhecidos, muito menos incognoscíveis. A miséria humana de lugares distantes e estilos de vida longínquos, assim como a corrupção de outros lugares distantes e estilos de vida longínquos, são apresentadas por imagens eletrônicas e trazidas para casa de modo tão nítido e pungente, vergonhoso ou humilhante como o sofrimento ou a prodigalidade ostensiva dos seres humanos próximos de casa, durante seus passeios diários pelas ruas das cidades. As injustiças a partir das quais se formam os modelos de justiça não são mais limitadas à vizinhança imediata e coligidas a partir da “privação relativa” ou dos “diferenciais de rendimento” por comparação com vizinhos de porta ou colegas situados próximos na escala do ranking social. Em segundo lugar, num planeta aberto à livre circulação de capital e mercadorias, o que acontece em determinado lugar tem um peso sobre a forma como as pessoas de todos os outro lugares vivem, esperam ou supõem viver. Nada pode ser considerado com certeza num “lado de fora” material. Nada pode verdadeiramente ser, ou permanecer por muito tempo, indiferente a qualquer outra coisa: intocado e intocável. O bem-estar de um lugar, qualquer que seja, nunca é inocente em relação à miséria de outro. No resumo de Milan Kundera, essa “unidade da espécie humana”, trazida à tona pela globalização, significa essencialmente que “não existe nenhum lugar para onde se possa escapar (BAUMAN, 2007, p. 11-12).


    Não existe, portanto, zona cinzenta no que diz respeito à dominação policialesca amparada pela técnica. Não há para onde fugir e tal dominação aparece, por exemplo, como a outra face de uma suposta multiplicação das formas do sujeito se relacionar com o mundo, por meio de redes sociais e smartphones.


    Possível crítica à fase internacionalista de Schmitt é a descrição do fim do Estado em termos estatalistas. Como afirma Alain de Benoist (in MOLINA, 2008, p. 149),


    [u]m mundo globalizado não é necessariamente um mundo pacificado, senão o contrário. Então, ainda que ele [Schmitt] distinga claramente o Estado do político, e que tenha sido um dos primeiros a constatar a desintegração do Estado-nação do tipo clássico, Schmitt não pode, talvez, imaginar formas positivas não estatais da vida política.


    Concordamos em parte com o argumento. Parece estar claro que Schmitt não conseguiu pensar o pós-estatal para além da estatalidade; contudo, isso não é especificamente um problema do pensamento schmittiano em si, mas sim da própria teoria política desde sua gênese, como bem aponta Jens Bartelson. Afirma o teórico sueco que, por mais discrepante que seja a diferença entre práxis e teoria política, há uma dificuldade em pensar a ordem pós-estatal nos termos da teoria política atual, haja vista que o Estado, além de objeto, constitui a condição de possibilidade do próprio discurso científico das ciências políticas:


    De um lado, o Estado está inscrito no seio de um discurso como potencial objeto de conhecimento cuja natureza e função tem aquele discurso o objetivo de revelar. Por outro lado, à título de hipótese, o mesmo Estado está inscrito como condição de possibilidade do conhecimento político, na medida em que este conceito é algo complemente adstrito à definição do domínio da política e à possibilidade de reter o conhecimento naquele domínio (BARTELSON, 2001, p. 34).


    O demérito não é de Schmitt, mas de toda uma geração que tentou pensar o fim do Estado em termos de autoridade e comunidade. Entretanto, apesar de preso à linguagem estatal, a teoria de Schmitt nos deixa uma brecha para se pensar algo para além do Estado, nos termos da nova relação dos homens com as dimensões do espaço  terra, mar, céu e ciberespaço.


    Como bem apontou Alain de Benoist, Schmitt distingue claramente o Estado do político, desde os primórdios de sua produção acadêmica. Se ele afirma em 1927 que “O conceito do Estado pressupõe o conceito do político” (SCHMITT, 1963, p. 20), isso significa que Estado e política são elementos distintos e que o Estado é a forma de organização política por excelência naquele determinado momento histórico  o do Jus Publicum Europeum. A estrutura estatal como descrita pela clássica Teoria do Estado se tornou parte de um passado e, tendo em vista a criminalização da guerra e a propensão imperialista da política norte-americana, Schmitt passa a apontar o partisano e o partido como elementos essenciais para a investigação da política no pós-Segunda Guerra.


    A teoria do Partisan não representa apenas um corolário ao Conceito do político, mas sim “uma nova teoria da guerra e inimizade totais” (SCHMITT, 1975, p. 50) . O Partisan seria o instrumento do partido revolucionário, “verdadeira e única organização totalitária4” (SCHMITT, 1975, p. 20). A irregularidade, o compromisso político, a mobilidade e o telurismo seriam suas características. É o excepcional que surge meio aos processos de criminalização da guerra e de racionalização dos diversos âmbitos da atividade humana.


    O problema do partisanismo é o da quebra do monopólio daquela política outrora encarnada no Estado. O verdadeiro aspecto de uma figura universal representativa de uma nova época é a erosão da unidade política que está na base do Estado moderno, haja vista que aquele se liga de forma mais intensa ao partido revolucionário e, como toda formação de identidade pressupõe um processo de diferenciação extrema, surge aqui  digamos  uma organização política no seio de outra, rompendo com o ideal do Estado como summa potestas. Assim, a forma partisana de guerra se mostra como expressão da mudança expressa no político no âmbito da falência do modelo estatal vinculado ao Jus Publicum Europeum.


    Como Schmitt desenvolve sua Teoria do Partisan em uma época marcada pelo sucesso das Revoluções Chinesa e Cubana, tal teoria ainda se encontra marcada por alguns conceitos clássicos no que diz ao partisanismo, visto que, como forma de guerra e como forma irregular deveria, segundo ele, se atrelar a alguma forma de regularidade  tal irregularidade “permanece dependente em sentido e conteúdo de algo concreto, regular” (SCHMITT, 1975, p. 88). O Partisan e o partido revolucionário são formas de reação ao status quo, que mantêm o político vivo em um mundo marcado pela crença no econômico. Uma reatualização do papel do partisanismo implica, necessariamente, na reflexão sobre o momento excepcional e irregular da política no âmbito do capitalismo tardio. Significa, portanto, apontar a possibilidade de ruptura do status quo tendo em vista a discrepância econômica e técnica que separam oprimidos e opressores.


    Não conseguimos vislumbrar outro cenário, senão aquele da Multidão contra o Império. Emerge, portanto, no lugar do partisano, a figura do militante:


    Na era pós-moderna, enquanto a figura do povo se dissolve, o militante é o que melhor expressa a vida da multidão: o agente de produção biopolítica e de resistência ao Império. Quando falamos de militante, não estamos pensando em nada parecido com o triste, ascético agente da Terceira Internacional, cuja alma estava profundamente permeada de razões de estados soviéticas, da mesma maneira que a vontade do papa estava cravada no coração dos cavaleiros da Companhia de Jesus [...]. Hoje, depois de tantas vitórias capitalistas, depois que as esperanças socialistas murcharam em desilusão, e depois que a violência capitalista contra o trabalho foi sofisticada sob o nome de ultraliberalismo, por que essas instâncias de militância ainda surgem, por que as resistências se aprofundaram e por que a luta reemerge continuamente com novo vigor? Deveríamos dizer, de imediato, que essa nova militância não repete formulas organizacionais da velha classe operária revolucionária. Agora o militante não pode sequer fingir ser um representante, mesmo das necessidades humanas fundamentais dos explorados. A militância política revolucionária hoje, ao contrário, precisa redescobrir o que sempre foi sua forma própria: atividade não representativa mas constituinte. A militância atual é uma atividade positiva, construtiva, inovadora. Esta é a forma pela qual nós e todos aqueles que se revoltam contra o domínio do capital nos reconhecemos como militantes. Militantes resistem criativamente ao comando imperial (HARDT; NEGRI, 2003, p. 435-437).


    O militante substitui o partisano como ator da política do excepcional  foco de resistência perante a dominação do Império. Assim como a dominação do Império se transmuta com as novas formas de relação entre homem e espaço, a resistência não poderia deixar de fazer o mesmo. Nesse sentido, se por um lado smartphones e redes sociais são fontes primárias de controle e espionagem, por outro, se tornam as ferramentas de um processo de implosão do sistema, por meio da organização de manifestações e flashmobs, sem a necessidade de uma relação visceral com uma entidade ou instituição que lhe confere sentido ou conteúdo. A ocupação da Praça Tahrir, no Egito, em Janeiro de 2011 ou as Jornadas de Junho de 2013, no Brasil, demonstram que a inclusão de uma nova dimensão entre as citadas outrora por Schmitt intensifica não somente as práticas policialesca, mas também a capacidade de mobilização da multidão frente aos poderes constituídos. Assim como a atuação do drone se inscreve em um quadro de poucos limites temporais/espaciais, o mesmo se dá com a possibilidade de transmissão em tempo real de protestos ou com a capacidade de rápida e efetiva mobilização por meio da utilização internet.


    O Império avança...


    Mas a resistência também.


    REFERÊNCIAS


    ARANTES, Paulo. O novo tempo do mundo. Rio de Janeiro: Boitempo editorial, 2014.


    BARTELSON, Jens. The critique of the State. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.


    BAUMAN, Zygmunt. Tempos líquidos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.


    BENJAMIN, Walter. Para uma crítica da violência. In: ______. Escritos sobre mito e linguagem (1915-1921). São Paulo: Duas Cidades; Editora 34, 2011.


    FEUERBACH, Jean-Louis. “A teoria do Grossraum em Carl Schmitt” In: VIEIRA, Luiz Vicente; COSTA, Danilo Vaz-Curado R. M.. Carl Schmitt contra o “Império”. Recife: Editora Universitária UFPE, 2009.


    HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Império. São Paulo: Record, 2003.


    JELLINEK, Georg. Die Lehre von den Staatenverbindungen. Viena: Alfred Hölder, 1882.


    KOSELLECK, Reinhart. Crítica e crise: Uma contribuição à patogênese do mundo burguês. Rio de Janeiro: EDUERJ / Contraponto, 2009.


    SCHMITT, Carl. Der Begriff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot, 1963.


    ______. Raum und Großraum im Völkerecht. In: ______.Staat, Großraum, Nomos. Berlin: Duncker und Humblot, 1995, p. 234-268.


    ______. The Leviathan in the State Theory of Thomas Hobbes: Meaning and failure of a political symbol. Chicago e Londres: The University of Chicago Press, 2008.


    ______. The Nomos of the Earth. Nova Iorque: Telos Press Publishing, 2006.


    ______. Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot, 1975.


    ______. Völkerrechtliche Formen des modernen Imperialismus. In ______. Positionen und Begriffe: im Kampf mit Weimar-Genf-Versailles (1923-1939). Berlin: Duncker & Humblot, 1994, p. 184-203.


    VILLACAÑAS, José Luis. Poder y conflito: Ensayos sobre Carl Schmitt. Madri: Editorial Biblioteca Nueva, 2008.

    


    
      
        1 Mestrando em Filosofia do Direito pela Faculdade de Direito da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), bolsista pela CAPES. Possui Graduação em Direito pela UFMG. E-mail: bmorais1950@hotmail.com.

      


      
        2 Possui graduação (2014) e mestrado (2017) em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: douglascarvalhoribeiro@gmail.com.

      


      
        3 Basta pensar, por exemplo, na palavra antinomia - uma contradição real ou aparente entre normas dentro de um sistema jurídico.

      


      
        4 Aqui Schmitt tem em mente os casos de Mao Tsé-tung, Ho Chiminh e Fidel Castro

      

    

  


  
    O SISTEMA CAPITALISTA COMO OBSTÁCULO À DEMOCRACIA


    José Mário Chaves1


    1. UMA BREVE INTRODUÇÃO


    O Brasil transpassa por uma crise generalizada de legitimidade política, na qual o vocábulo democracia aparece nos discursos jurídico-políticos como tendo o condão de justificar tudo e todos. É possível vislumbrar que praticamente todos os políticos se declaram, quer adotem uma visão de esquerda, de centro ou de direita, democratas. É que a ideia de soberania do povo confere, amiúde, uma aura de legitimidade à vida política contemporânea: todas as espécies de decisões estatais podem ser justificadas se passaram pelo crivo democrático (HELD, 1987, p. 1). Nessa diretriz, é crucial evidenciar o que é ou se espera que seja uma demokratía. Mais especificamente, é de suma importância analisar se há uma democracia real ou meramente uma previsão jurídico-formal.


    Contudo, antes disso, é preciso responder a uma indagação essencial: por que democracia? Melhor dizendo, por que a maioria dos membros de uma coletividade deve tomar as decisões políticas?


    Em consonância com as formas de governo relatadas pelos estudiosos contemporâneos, podemos descrever três modos distintos de tomadas de decisões estatais: 1) apenas uma pessoa decide pelo todo (monarquia); 2) um grupo de indivíduos privilegiados (seja em razão da riqueza, da força física, da capacidade intelectual etc.) tomam as decisões que afetarão à coletividade (aristocracia); e, por fim, 3) a maioria do povo de uma determinada sociedade delibera, direta ou indiretamente, sobre os múltiplos assuntos que tocam a todos as pessoas da população (democracia).


    Dentre essas possíveis formas de governo, Díaz (1982a, p. 63) e Bobbio (1983, pp. 82-86) obtemperam que a melhor solução contra o abuso de poder, embora melhor não implique ser algo infalível ou necessariamente justo, é participação de todos na tomada de decisões políticos-estatais.


    Em uma sociedade, amiúde, alguém terá que estipular o que é mais justo, mais conveniente e acertado para um determinado grupo social; a questão crucial é definir a quem competirá esta tarefa de enorme responsabilidade? Segundo Díaz (1984, pp. 58-59), a resposta é clarividente: compete a todos. Estes devem decidir, opinando livremente, sobre o que é melhor para todos e cada um deles. O critério democrático, o governo do povo, é inegavelmente o mais adequado para definir o que é vantajoso, ou não, à coletividade; ao invés de delegar tal tarefa a um só homem supostamente excepcional ou a uma minoria de sábios ou espertos (DÍAZ, 1977, pp. 130-131). Se perscrutarmos as sociedades modernas notaremos que os melhores intérpretes do interesse coletivo são os próprios interessados.


    Ademais, o processo de decisão democrática é o que mais se aproxima do processo de decisão ética (autonomia moral) e, por consequência, o que contém a maior e melhor possibilidade para a autuação e realização das autonomias individuais.


    Em consonância com que foi exposto, é possível sustentar que a democracia é o método mais funcional, eficaz, justo e legítimo para saber o que um grupo social, sempre plural e com conflitos internos, considera como de sua vontade. Portanto, esta é a forma de governo mais acertada para trasladar, via Estado, demandas e interesses a normas jurídicas (DÍAZ, 1998, p. 94).


    2. ENTRAVES SOCIOENÔMICOS À SOBERANIA POPULAR


    Se democracia é o método preferível e mais adequado, como saber se uma determinada sociedade é democrática? Em outras palavras, como perceber se há uma democracia real ou tão somente uma previsão constitucional? Refinando a pergunta-problema: uma vez que grande parcela dos países adota o capitalismo (inclusive o Brasil), é concretizável a vontade da maioria em ambiente capitalista? Vejamos.


    Para que se torne plausível a participação efetiva da maioria do povo no controle das decisões políticas é imperioso que os cidadãos tenham direito a exercer livremente seu voto (que deve ter valor e peso igual para todos). Sem liberdade não há democracia, nem legitimidade democrática ou soberania popular. “[...] A livre expressão da vontade individual é o fato, e o valor (critério ético, pois, de caráter humanista), que está subjacente à livre expressão da vontade coletiva em que consiste a soberania popular” (DÍAZ, 1984, p. 70, tradução nossa).


    Lado outro, a maioria dos cidadãos também necessita ter condições efetivas de concorrer aos cargos eletivos. Por conseguinte, democracia não é somente, embora também, questão de liberdade, senão que é da mesma maneira questão de igualdade (DÍAZ, 1977, p. 140). Para concretização da plena liberdade humana é indispensável haver igualdade material, pois, sem esta, aquela não é de fato alcançável. Se uma sociedade é injusta, tendo grandes desigualdades sociais, os que têm menos recursos econômicos não têm acesso a exercer verdadeiramente suas liberdades, mesmo que elas existam de maneira jurídico-formal.


    Nessa diretriz, não é suficiente a democracia jurídico-política, senão que é fundamental uma democracia econômico-social (DÍAZ, 1977, p. 139). Até porque o critério do governo da maioria somente será efetivo no momento que tal maioria se tornar dominante, o que pressupõe uma igualdade material.


    Com base nesses esclarecimentos introdutórios, eis o primeiro obstáculo: O capitalismo, tutelado pelo liberalismo econômico, garante o sufrágio universal, mas ao frustrar o direito a igualdade material impede uma concorrência equânime aos cargos público-eletivos. Tal fato acontece porque as Constituições Liberais desconjuntam os direitos políticos dos econômicos, criando a ficção de que o acesso aos primeiros compensa a supressão dos segundos. Ademais, o sistema liberal econômico tutora tão somente uma suposta igualdade inicial para todos, que vertida numa igualdade jurídico-formal logo se transforma numa desigualdade real.


    Vis-à-vis com essa problemática, é crível observar que no liberalismo temos uma “igualdade no início da corrida” (mero formalismo), mas uns poucos fortes/seletos deixam a massa bem atrás (RADBRUCH, 2010, p. 16). A verdade é que igualdade, liberalismo e democracia estão destinados a não se entrecruzarem (BOBBIO, 2006, p. 42).


    De maneira análoga, o capitalismo, por ser um sistema que produz inevitavelmente desigualdades (DAHL, 2001, p. 195), distancia-se da soberania popular. Porquanto, o sistema capitalista, hipoteticamente justo e igualitário, reproduz privilégios e salvaguarda o status quo (SOUZA, 2016, p. 66). Quais as consequências disso no que se refere à soberania popular? Múltiplas. A ausência de uma distribuição justa do poder econômico faz do direito de voto uma mera aparência (BOBBIO, 2006, p. 83), haja vista que os membros das classes subalternas raramente conseguem ingressar nos cardeais cargos público-eletivos. Simplificando os fatos, é plausível sinalar que em todas as sociedades capitalistas surgem duas classes de pessoas: uma classe que domina e uma que é dominada. A primeira classe, sempre menos numerosa, desempenha todas as funções políticas e monopoliza o poder; ao passo que a segunda classe, formada pelo reles mortais, a mais numerosa, é dirigida e controlada pela primeira (MOSCA apud DAHL, 2012, pp. 419-420). Neste ponto, é válido evocar que “[...] se se considerar a época da escravatura, a do feudalismo ou a do capitalismo, observa-se nelas um fenômeno permanente: a exploração, por aqueles que possuem, daqueles que nada possuem” (DAVID, 1998, p. 158).


    Robert Alan Dahl (2001, pp. 195-196) pontua que as desigualdades construídas pelo sistema capitalista de produção acarretam distribuição desnivelada dos recursos políticos. Por recursos políticos ele considera tudo que uma determinada pessoa ou um grupo social tem acesso, podendo intervir direta ou indiretamente na conduta de outras pessoas, exemplos: dinheiro, riqueza, força física, bens e serviços, recursos produtivos, rendimentos, status, informação, conhecimento, educação, meios de comunicação, votos etc. Essa discrepância de recursos políticos ocasiona desigualdade, uma vez que alguns cidadãos adquirem mais influência do que outros.


    Se o único modo de tornar factível o exercício da soberania popular é a outorga ao maior número de cidadãos do direito de participar direta ou indiretamente na tomada de decisões político-estatais, pode-se concluir que o poder colossal dos “donos do dinheiro” (detentores dos recursos políticos) ante as classes desfavorecidas faz com que a democracia se torne uma plutocracia. Se as maiorias nunca detém o poder, então a soberania popular nunca é real.


    Membros das classes favorecidas utilizam seus recursos para alcançarem o poder, isto é, utilizam de todos os artifícios de sua superioridade econômica para dominar o processo público-eletivo. Noutra vertente, os indivíduos das classes espoliadas não têm, na grande maioria das vezes, chances reais de disputar pelos cargos eletivos. Razão pela qual “não podemos sustentar a marcha para uma igualdade maior na distribuição de recursos políticos sem uma profunda igualdade de distribuição, entre outros, de riqueza e rendimento” (DAHL apud ABU-EL-HAJ, 2008, p. 176).


    A democracia deve ser entendida, portanto, como dupla participação (livre e de todos): primeira, participação na formação e tomada de decisões jurídico-políticas; segunda, participação na produção e distribuição dos resultados, medidos tanto em relação à satisfação de necessidades, como no reconhecimento de direitos e de liberdades (DÍAZ, 2013, p. 88).


    Enquanto a democracia exige igualdade social, o Capitalismo, com sua concentração monopolista de riqueza em poucas mãos, produz e alimenta as desigualdades sociais (DÍAZ, 1975, p. 155). Esse descompasso parece ser estimulado, ou pelo menos perpetuado, em razão da grande influência do pensamento elitista na sociedade, defendendo que o mundo se compõe de duas classes de pessoas: uns, os seletos, os egrégios, a elite; outros, o rebanho, a horda, a ralé, a massa irracional e estúpida (DÍAZ, 1975, p. 148).


    Ladeado ao nefasto entrave supra, eis o segundo obstáculo: para que a maioria das pessoas seja de fato representada, é primordial que os representantes atendam minimamente os anseios da coletividade humana.


    Nesse contexto, é preciso inicialmente dilucidar dois pontos. Primeiramente, apesar da crítica comum de alguns pensadores, v.g., Norberto Bobbio (1983, p. 79), de que o conceito de democracia é transmutado quando se confunde governo do povo com governo para o povo, resta um tanto quanto óbvio, ou pelo assim se espera, de que quem exerce o poder, exerça-o em seu próprio favor. Noutras palavras, se uma maioria é quem detém o poder, espera-se que o exerça para tutelar os interesses dessa mesma maioria. Um segundo ponto que é bom alumiar, correlato ao primeiro, se refere à crítica formulada, dentre outros, por Joseph Shumpeter (1961, pp. 305-326), no sentido de que para atender aos anseios do povo seria preciso conhecer de antemão qual é a volonté générale, porém tal vontade quase nunca é determinada ou passível de compreensão. Apesar de esse juízo crítico não ser um disparate, uma vez que, a depender do assunto, muitas vezes é perceptível a ausência de uma determinação da vontade geral; cremos que, sob outra perspectiva, em casos de suma importância como distribuição de riquezas, a maioria do povo indubitavelmente não estaria de acordo com a atual partilha de tais riquezas. Visto que a presente desigualdade social é o germe de multifacetadas mazelas sociais, mormente no que toca ao fato de que há uma reduzidíssima parcela da sociedade que domina todos os outros membros do corpo social, então não podemos concordar que seja impossível extrair das classes desprivilegiadas o anseio por uma melhor distribuição de renda/riqueza/poder.


    Realizado esses esclarecimentos, retomamos asseverando que o “governo para o povo” não é  como regra  consubstanciado em ambiente capitalista. Por quê? Em razão de a maioria do povo dificilmente participar efetivamente da tomada de decisões estatais, eis que raramente conseguem alcançar os principais cargos público-eletivos e, de outro modo, tem pouco poder de barganha para influenciar nas decisões da elite política. Ora, mas não seria de se esperar que a classe dominante, detentora das riquezas, representa-se as classes desfavorecidas? “Os atores econômicos motivados por interesses egoísticos têm pouco incentivo para levar em consideração o bem dos outros; ao contrário, sentem-se fortemente incentivados a deixar de lado o bem dos outros, se com isso obtiverem ganhos.” (DAHL, 2001, p. 193).


    Por tudo o que foi dito, é aceitável assinalar que soberania popular tende a ser incompatível com capitalismo, posto que democracia exige igualdade econômica.


    Defronte com esse paradigma, frente à impossibilidade de compatibilizar coerentemente democracia e capitalismo, é premente conciliar democracia com socialismo (DÍAZ, 1975, p. 129). Afinal,


    a radical transformação das relações de produção que está na base do socialismo se dirige a lograr a instauração de uma sociedade na qual se logre a incorporação e participação real de todos os homens, em especial daquelas classes sociais que antes viviam mais escravas do capital. A liberdade-participação substitui assim à liberdade-alienação do capitalismo liberal. (DÍAZ, 1975, p. 171, tradução nossa).


    Por consequência, o passo do capitalismo ao socialismo implica a substituição da democracia formal à democracia real. Afinal, ao contrário da democracia liberal-capitalista (sufrágio universal como mera aparência de igualdade), a democracia socialista, com sua distribuição equânime de riquezas, converte o poder formal de participação em poder material.


    O socialismo tem o condão real de propiciar o surgimento de uma democracia, todavia, “na definição corrente de socialismo não está, de fato, compreendida a democracia” (BOBBIO, 1983, p. 87). Uma sociedade socialista pode ser tanto autocrática quanto democrática. Dessa maneira, o controle coletivo da propriedade não é  por si só  essa grande panaceia para todos os males, não deixando de estar exposto ao grave risco de torna-se burocrático e totalitário. Por essa razão, Elías Díaz (1977, p. 144) pontua que se não quisermos reviver os tempos de outrora, este modelo político-econômico deverá respeitar os direitos básicos de liberdade crítica e de participação popular na produção da decisão política, ou seja, deve ser um socialismo democrático.


    Nada obstante, o colapso da experiência do socialismo real no século XX fez surgir à ideia da incompatibilidade ad aeternum entre sociedade socialista e democracia. Contudo, não é metodologia válida atribuir uma relação límpida e transparente de causalidade entre teoria (compatibilidade entre socialismo e democracia) e fato histórico (não adesão do método democrático pelo socialismo real). A concepção da incompatibilidade entre soberania popular e sociedade socialista pertence nitidamente ao repertório ilídimo das classes dominantes, querendo fazer crer que a essência do socialismo é o autoritarismo.


    É preciso efetivar empiricamente os atributos do socialismo para permitir o incremento da soberania popular. Afinal, sem igualdade material, a tessitura político-estatal cinge-se nas mãos das classes privilegiadas, afastando a soberania da maioria. Eis a teoria: O socialismo é capaz de abrir os caminhos à democracia; eis a prática: é preciso buscar o socialismo democrático.


    Há quem argumente que a via correta não sucede do socialismo à democracia, mas de forma diametralmente inversa, qual seja, a democracia é que acaba alcançando (ou pelo menos deveria alcançar) o socialismo. Analisando por esse ângulo, enquanto a primeira via seria revolucionária, a segunda parte do pressuposto que a transição para uma sociedade socialista deve ocorrer de forma gradual e democrática, por meio de reformas legislativas que tornem o sistema capitalista mais igualitário. Esta concepção é visivelmente pertencente a uma ideologia política de centro-esquerda, que podemos nominar de social-democracia. O intuito dos seus adeptos seria realizar intervenções econômicas e sociais de modo a concretizar uma distribuição equitativa de renda e de riquezas.


    Apesar de ser uma ideologia com fins dignos de elogios, os meios para alcançar o objetivo são um tanto quanto ilusórios. De duas hipóteses, uma: 1º) ou se parte da pressuposição que é exequível que as massas, dentro de uma sociedade capitalista, alcancem o poder, isto é, consigam ingressar nos principais órgãos políticos-decisórios do Estado; 2º) ou, caso contrário, espera-se, de uma maneira até certo ponto utópica, que os membros das classes dominantes, que detém o poder de fato, façam intervenções palpáveis no capitalismo a ponto de, atendendo os interesses da maioria, alcançarmos uma sociedade socialista (leia-se igualitária).


    A primeira hipótese já foi debatida anteriormente, restando evidenciado que tal possibilidade é praticamente inexequível. Nesse cenário, para que a maioria do povo tenha possibilidade real de concorrer no processo eletivo (“notem: eleições são onerosas”) elas teriam que ter, no mínimo, uma renda equivalente ao dos demais membros da sociedade para poderem gozar dos mesmos “recursos políticos”. Para que isto ocorra teríamos que ter, o que não é o caso de nenhum país da América Latina, um Estado Social de Direito bastante evoluído. Não obstante, renda e riqueza (patrimônio acumulado) são coisas distintas, por consequência, mesmo com rendas equivalentes, os detentores das grandes riquezas podem utilizá-las para influenciar no jogo político, algo que afetaria as massas. Portanto, se a maioria notadamente não obtém o poder, certamente não conquistará  pacificamente  o socialismo.


    Quanto à segunda hipótese, que se aproxima do romantismo, é perceptível que nenhuma sociedade atual atingiu um nível cultural (e ético) tão elevado a ponto de podermos esperar que os “detentores do dinheiro”, que dominam as decisões estatais, realizem intervenções concretas na sociabilidade capitalista, de modo a, restringindo seus próprios “direitos”, atendam a vontade da maioria e paulatinamente façam florescer um Estado Socialista.


    3. APONTAMENTOS FINAIS


    Sem estabelecer uma conclusão definitiva, haja vista que ainda se faz necessário um estudo aprofundado e conclusivo do cenário político dos países capitalistas do norte europeu, Estados Sociais de Direito fortemente estabelecidos, é preciso deixar evidenciado, por hora, que a desigualdade social ocasionada pelo Capitalismo tende a impedir a efetivação da vontade da maioria, eis que as classes dominantes/ricas ocupam praticamente todo o cenário público-decisório. A garantia do sufrágio universal, apesar de parte integrante-necessária da democracia, não basta para ditar a vontade da maioria, eis que as classes opressoras que estão no poder fizeram a concepção de representatividade entrar numa autêntica crise. Por consequência, é essencial uma distribuição equânime dos “recursos políticos” para que os membros das classes dominadas também possam ingressar nos altos cargos público-eletivos. Afinal,


    A democracia exige participação real das massas; pode nesta perspectiva definir-se a sociedade democrática como aquela capaz de instaurar um processo de efetiva incorporação dos homens, de todos os homens, nos mecanismos de controle das decisões [...]. (DÍAZ, 1975, p. 141, tradução nossa).


    Ao que tudo sinaliza, a melhor solução para frenar a desigualdade social e, consequentemente, efetivar uma verdadeiramente democracia está na implementação do socialismo. Para tanto, o Estado Socialista não pode se tornar autoritário, porém democrático, adotando


    [...] uma teoria e uma prática aptas para lograr em um país transformações reais de caráter socialista (propriedade e produção sob controle coletivo), mas dentro sempre do respeito à livre decisão democrática das maiorias [...] e aceitando, com certeza, a revisão e confrontação periódica de tal decisão. (DÍAZ, 1977, p. 145, tradução nossa).


    REFERÊNCIAS


    ABU-EL-HAJ, Jawdat. Robert Dahl e o dilema da igualdade na democracia moderna. In: Revista Análise Social. Lisboa, vol. XLIII (1.º), 2008 (n.º 186), 159-180.


    AZAMBUJA, Darcy. Democracia, Socialismo, Comunismo. In: Revista Organon, Porto Alegre, vol. 8, n. 8/9, p. 107-120, 1963.


    BOBBIO, Norberto. Liberalismo e democracia. Tradução de Marco Aurélio Nogueira. 6. reimpr. da 6. ed. de 1994. São Paulo: Brasiliense, 2006.


    ______. Qual socialismo? Debate sobre uma alternativa. Tradução de Iza de Salles Freaza. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983. (Coleção Pensamento Crítico; v. 52).


    ______. Teoria das formas de governo. Tradução Sérgio Bath. 10. ed. Brasília: Universidade de Brasília, 1982.


    DAHL, Robert A. Sobre a democracia. Tradução de Beatriz Sidou. Brasília: Universidade de Brasília, 2001.


    ______. A democracia e seus críticos. Tradução de Patrícia de Freitas Ribeiro. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2012. (Biblioteca Jurídica WMF).


    DAVID, René. Os grandes sistemas do Direito contemporâneo. Tradução Hermínio A. Carvalho. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998.


    DÍAZ, Elías. Curso de filosofía del derecho. Madrid: Marcial Pons, 1998.


    ______. De la maldad estatal y la soberanía popular. Madrid: Debate, 1984.


    ______. El derecho y el poder: Realismo crítico y filosofía del derecho. Madrid: Dykinson, 2013.


    ______. Estado de Derecho y sociedad democrática. 6. ed. Madrid: Cuadernos para el dialogo, 1975.


    ______. Ética contra política: Los intelectuales y el poder. Madrid: Centro de Estudios Constitucionales, 1990.


    ______. La sociedad entre el derecho y la justicia. Barcelona: Salvat Editores, 1982a.


    ______. La transición a la democracia (Claves ideológicas, 1976-1986). Madrid: Eudema, 1987.


    ______. Legalidad-legitimidad en el socialismo democrático. Madrid: Civitas, 1977.


    ______. Sociología y filosofía del derecho. Madrid: Taurus, 1982b.


    ______. Un itinerario intelectual: De filosofía jurídica y política. Madrid: Biblioteca Nueva, 2003.


    HELD, David. Modelos de Democracia. Tradução de Alexandre Sobreira Martins. Belo Horizonte: Paidéia, 1987.


    MACPHERSON, C. B. A democracia liberal: Origens e Evolução. Tradução de Nathanael C. Caixeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.


    RADBRUCH, Gustav. Introdução à ciência do Direito. Tradução Vera Barkow. 2. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. (Coleção biblioteca jurídica WMF).


    SCHUMPETER, Joseph A. Capitalismo, Socialismo e Democracia. Rio de Janeiro: Fundo de Cultura, 1961.


    SOUZA, Jessé. A radiografia do golpe: entenda como e por que você foi enganado. Rio de Janeiro: Leya, 2016.

    


    
      1 Advogado criminalista. Doutor em Direito (Universidad Católica de Santa Fe - Argentina). Especialista em Direito Constitucional (FEAD Minas - Centro de Gestão Empreendedora), em Direito Público (Centro Universitário Newton Paiva) e em Ciências Criminais (Universidade Candido Mendes). Atualmente mestrando em Direito Público-Penal (Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais)  sendo bolsista pela CAPES.

    

  


  
    PRESUNÇÃO DE INOCÊNCIA, SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL E CONSTRUÇÃO HERMENÊUTICA SOB AS CONDIÇÕES DE UM LEGADO AUTORITÁRIO


    Nathalia Brito de Carvalho1


    Introdução


    As fronteiras entre os sistemas democráticos e autoritários não podem ser compreedidas como limitações rígidas, ao contrário, esses contornos são fluídos e diluídos. Compreender o estado de direito na transição para a democracia e em seu processo de consolidação exige notar uma “legalidade autoritária” que não cessa com a mudança do regime militar para o civil, e depois para o constitucional-democrático. (PEREIRA, 2010, p. 241-242; GINSBURG e MOUSTAFA, 2008). A democracia é então precária, não se constituindo “como um lugar de chegada” ou mera formalidade, mas compromisso ético cotidiano.


    Cattoni de Oliveira (2010) compreende que o modo como uma constituição articula memória e projeto pode ser entendido no sentido de um processo não-linear de constitucionalização, que se realiza ao longo da história e sujeito a tropeços, não podendo, portanto, ser reduzido a um único “grande evento”: existe então uma abertura, a Constituição está sempre por-vir, nesse sentido:


    O que esta abertura recoloca é a constitucionalização como tarefa permanente, e transmitida pelo passado, a cada nova geração  e, assim, os grandes eventos que marcam a sua descontinuidade e abertura poderão ser retrospectivamente recompostos como partes desse aprendizado histórico não linear, que representa a experiência da cidadania , no exercício da autodeterminação jurídico-política e na defesa do patriotismo constitucional, sobre o pano de fundo de uma história mundial do constitucionalismo democrático. E talvez esta seja a nossa única herança do passado a ser resgatada, a responsabilidade no presente por um futuro-em-aberto. (CATTONI DE OLIVEIRA, 2010, p. 200-230)


    Nesse processo de constitucionalização e democracia como prática cotidiana institucional questionamos a construção hermenêutica interpretativa do Supremo Tribunal Federal acerca do instituto da presunção de inocência (base penal do processo democrático), propondo como objeto de pesquisa o habeas corpus nº 126.292 no qual foi decidido que o princípio da presunção de inocência se exaure com a confirmação da sentença penal condenatória em segunda instância, sendo possível então a execução provisória da pena após o julgamento pela mesma, confirmado pelas ADCs 43 e 44.2


    A fundamentação dos votos, que se orienta no sentido da eficácia no combate à impunidade e à criminalidade,3 é passível de inúmeras críticas: (i) violação do texto constitucional, que prevê em seu rol de direitos fundamentais que “ninguém será considerado culpado até o trânsito em julgado de sentença penal condenatória” (art. 5º, inc. LVII, da Constituição da República); (ii) violação da Convenção Americana de Direitos Humanos (art. 7.º, n. 2 e art. 8.º, n. 2); (iii) violação da legislação processual penal (art. 283 do Código de Processo Penal); (iv) desconsideração da própria jurisprudência exarada no HC 84.078/MG.4 Para além da desconsideração da legislação vigente, ainda podemos apontar a (v) ausência de integridade da decisão; (vi) ilegitimidade no exercício do controle de constitucionalidade; (vii) retrocesso de direitos fundamentais e desconsideração do problema carcerário. (MEYER, 2016)


    A decisão exarada no HC 126.292 evidencia uma flagrante violação do texto constitucional, posto que a identidade constitucional quanto à presunção de inocência a vincula diretamente à coisa julgada.


    A narrativa que impõe uma divisão puramente temporal entre autoritarismo e democracia deve ceder espaço ao enredo não-linear, a uma análise descontinuada, mesclando saltos, antecipações e retrospectivas: pensamos sobre o significado da decisão, se mais conectada a uma perspectiva autoritária do que democrática e buscamos verificar a integração do sistema judiciário na legalidade autoritária, compreendendo de que modo ela permanece com a mudança do regime militar para o civil.


    Uma digressão a 1964-1985 revela que a jurisprudência do STF incidente sobre o habeas corpus variou em decorrência dos Atos Institucionais. Até as vésperas da edição do AI-5, o tribunal, muitas vezes, conhecia do pedido de HC e, com frequência, concedia a ordem.5 A alteração do entendimento sobre a presunção de inocência aparece com a edição do AI-5, em 13 de dezembro de 1968. Suspensa a garantia de habeas corpus nos casos de crimes políticos, diversos pedidos de HC passaram a não ser conhecidos. Sobre a presunção de inocência, o STF, com uma nova composição, estabeleceu o entendimento de que as confissões extrajudiciais, que eram obtidas sob tortura, poderiam ser admitidas como prova, como no caso do RC 1.254, de abril de 1976. No entanto, em outros casos a tortura foi elemento capaz de invalidar a confissão. (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014).


    No período democrático, a evolução jurisprudencial do Supremo Tribunal Federal sobre a matéria se deu do seguinte modo: em 1993, nos autos do HC 70.363, o Tribunal afirmou que a presunção de inocência não impediria a prisão antes do trânsito em julgado, mantendo entendimento que havia se consolidado à luz da Constituição de 1969. Em 2009, a Corte reviu seu entendimento no HC 84.078, asseverando que a prisão antes do trânsito em julgado só poderia ser decretada a título cautelar e em 2016, no HC 126.292, promoveu uma nova virada institucional  fato sobre o qual assiste uma possível legalidade autoritária, significando que além de uma contribuição do poder judiciário para um regime fundado na violência e na opressão, há um verdadeiro risco à Constituição da República de 1988  encoberto sob o manto da democracia.


    Sobre democracia, poder judiciário e salvaguarda de direitos Tom Ginsburg e Tamir Moustafa propõem o exame de um ambiente extremo de um estado autoritário  onde os tribunais dificilmente podiam defender adequadamente os direitos dos cidadãos, pela ausência tanto de uma configuração constitucional específica para tanto como de apoio social  o que nos permite compreender a atual capacidade limitada dos tribunais promoverem (i) salvaguarda de direitos e garantias fundamentais (ii) preservação de regras do jogo político (GINSBURG e MOUSTAFA, 2008). Essa tarefa é essencial diante do quadro recente da democracia brasileira, que desde o pleito eleitoral realizado em 2014 e posteriores desdobramentos políticos pode ser caracterizado como uma democracia que passa por circunstâncias extraordinárias.


    1. Autoritarismo e Estado de Direito


    Nas democracias recentes, como é o Brasil, ainda figura um laço existente entre o autoritarismo e o estado de direito, na medida em que o funcionamento das instituições jurídicas estatais (anteriores a esse período) sobreviveu ao quadro normativo ditatorial  o que Anthony Pereira denomina como hibridismo (PEREIRA, 2010). Ocorre que esse modelo de aquisição legal do poder nunca se esvai totalmente, não se rompendo de “modo mágico” na transição, e sobrevive nas fases posteriores entre os dois grupos de ditadura militar:


    As transições para a democracia raramente apagam por completo, numa única e drástica reforma, o acúmulo de anos, às vezes de décadas, de práticas e de mentalidades autoritárias vigentes em meio às Forças Armadas e ao Judiciário. As democracias do Brasil, do Chile e da Argentina vêm sendo abaladas pela permanência de violência e de repressão praticadas pelas forças de segurança estatais, por Judiciários ineficientes, politicamente manipulados e, muitas vezes, corruptos, e pelo fracasso na criação de instituições genuinamente democráticas e duráveis, capazes de estabelecer um vínculo entre a população e seus representantes políticos (PEREIRA, 2010, p. 241-242).


    Na transição do período autoritário para o democrático o poder judiciário permaneceu intocado, não passando por nenhuma reforma institucional, tendo a Comissão Nacional da Verdade demonstrado em seu relatório final que as mudanças perpetradas pelo regime levariam que os crimes contra a humanidade fossem varridos para debaixo do tapete a partir de então (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014).


    Diante desse quadro é necessário “dar um passo atrás” e compreender o papel do poder judiciário no estado autoritário Em determinadas condições os governantes autoritários delegam a tomada de decisão aos juízes, escolhas que geram consequências políticas. Um estudo sobre legalidade autoritária e os processos por crimes políticos nos permite construir um quadro mais detalhado da maneira como a lei é manipulada, distorcida e usada de forma abusiva, ou mantida inalterada sob o autoritarismo (GINSBURG e MOUSTAFA, 2008).


    Propõe-se a seguinte indagação: a segurança nacional permanece estruturada no âmbito dos aparatos governamentais democráticos no que concerne ao discurso e a crítica a direitos previamente estabelecidos pelo texto constitucional, um verdadeiro risco à Constituição?


    Tal questão se insere na democracia como edificação, no sentido que coloca Cattoni de Oliveira, de ser impossível assimilar com inteireza a importância da Constituição de 1988 para a vida institucional sem compreendê-la como um projeto que ultrapassa a sua promulgação  mas é um “fenômeno discursivo”, que emerge das lutas políticas e sociais e que tem sua legitimidade no tempo, a tensão entre democracia e constitucionalismo deve ser uma reconstrução permanente, no sentido de um espaço comum de debate político e jurídico (CATTONI DE OLIVEIRA e PATRUS, 2013, p. 529-548, 2013).


    A alternância de um regime autoritário para um regime democrático acarreta rupturas, mas também permanências. Assim, uma crítica deve ser feita acerca dos motivos que tornaram possíveis a permanência das estruturas de uma instituição tão valiosa à democracia  o poder judiciário  na transição de sistemas tão distintos.


    O poder judiciário passou por um regime autoritário sem maiores embaraços. Waldo Ansaldi denomina de “caráter instrumental da democracia” quando um regime democrático sustenta também uma política de dominação, onde num ciclo histórico de inclusão e exclusão, o judiciário esteja descomprometido coma ordem democrática, contribuindo para a manutenção das desigualdades sociais e amparando uma democracia vazia (ANSALDI, 2006, p. 29-122).


    2. A presunção de inocência entre o autoritarismo e a democracia


    O instituto da presunção de inocência passou por muitas interpretações no período do estado autoritário, na transição e ainda sofre modificações na atualidade. Uma digressão ao período compreendido entre 1964 a 1985 revela que a política de estado praticada pelo poder executivo delegou ao poder judiciário a competência da avaliação dos pedidos de habeas corpus, um dos principais recursos impetrados em favor de pessoas detidas sob a acusação de crimes políticos.


    Os registros e avaliação da Comissão Nacional da Verdade mostraram que a jurisprudência do Supremo Tribunal Federal incidente sobre o habeas corpus sofreu alterações em decorrência dos Atos Institucionais. Na vigência do AI-, o STF inaugurou um período de sucessivas concessões de HC em favor de civis acusados de crimes contra a segurança nacional, devido às irregularidades verificadas nos inquéritos policiais militares  era frequente o uso do critério do tempo de duração da prisão processual para a concessão do habeas corpus, dado o contexto de desrespeito do prazo previsto em lei (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 939-941). Aos poucos o STF consolidou um entendimento “garantista”.


    A alteração do entendimento sobre a presunção de inocência aparece com a edição do AI-5 em 13 de dezembro de 1968, quando foi suspensa a garantia de habeas corpus nos casos de crimes políticos (crimes contra a segurança nacional, contra a ordem política e social e economia popular) e acarretou uma mudança substancial no entendimento da corte. Além disso, o AI-5 permitia que o Presidente da República interferisse diretamente na composição do Judiciário, sendo que em janeiro de 1969 foram aposentados compulsoriamente os ministros Victor Nunes Leal, Hermes Lima e Evandro Lins e Silva, surgindo três vagas que poderiam ser extintas ou preenchidas com indicações do regime. Desse modo, o AI-5 representou o fim de uma fase do regime militar e início de outra que impedia o STF de conhecer dos pedidos de habeas corpus. As acusações de crimes contra a Segurança Nacional eram analisadas pelo STF por meio de recursos ordinários criminais (RC) e as confissões extrajudiciais obtidas sob tortura, poderiam ser admitidas como prova (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 942-945).


    No período democrático, nos autos do HC 70.363, o STF afirmou que a presunção de inocência não impediria a prisão antes do trânsito em julgado, mantendo entendimento que havia se consolidado à luz da Constituição de 1969. Em 2009, esse entendimento foi revisto no HC 84.078, asseverando que a prisão antes do trânsito em julgado só poderia ser decretada a título cautelar e em 2016, no HC 126.292, promoveu uma nova virada institucional.


    Parte-se do pressuposto de que a construção hermenêutica interpretativa do STF pós-constucional, no que tange ao instituto da presunção de inocência, está mais ligada a uma perspectiva autoritária do que democrática. Tal juízo tem raízes no fato de que a última mudança de entendimento ocorreu à revelia da Constituição (como também da Lei nº 12.403/2011, que alterou o teor do art. 283 do CPP e passou a vedar expressamente a prisão antes do trânsito em julgado6  legislação que não existia à época da decisão do HC 70.363).


    Em razão da controvérsia instaurada em torno da decisão proferida pelo STF no Habeas Corpus nº 126.292, o Partido Ecológico Nacional (PEN) 7 e o Conselho Federal da Ordem dos Advogados do Brasil8 ajuizaram as Ações Declaratórias de Constitucionalidade (ADCs) 43 e 44, com pedido de liminar no Supremo Tribunal Federal (STF), sustentando que a única interpretação possível do princípio da presunção de inocência, previsto no art. 5º, inciso LVII da Constituição Federal é a exarada na redação do artigo 283 do CPP.9


    Os acadêmicos fazem contundentes críticas sobre o poder judiciário brasileiro em relação à transição da ditadura de 1964-1985 para o regime democrático de 1988. Após o término do poder militar, e diferentemente das restrições impostas às anistias adotadas no Chile e Argentina, a autoanistia ampla decretada pelo regime militar, apesar de não reconhecidas pelo direito internacional, foi respeitada no Brasil. Anthony Pereira sustenta que “no nível do governo federal, a justiça transicional brasileira foi principalmente simbólica, e o Judiciário e as forças armadas, sob a democracia, continuaram a funcionar basicamente da mesma maneira que funcionavam sob o regime militar”.10 Um grande número de promotores e juízes civis participaram dos julgamentos por crimes políticos, mas durante a transição para a democracia o judiciário brasileiro raríssimas vezes foi culpado pela suas atitudes durante o governo autoritário.


    Acerca das possíveis consequências desse contexto, é então forçoso lembrar-se da ocasião do julgamento da ADPF 153, julgamento que “atribuiu ao Supremo Tribunal Federal o pesado dever institucional de direcionar o rumo do projeto constituinte de 1988” (MEYER, 2012). O Ministro Gilmar Mendes, para justificar a autoanistia, externou o entendimento de que a Emenda Constitucional nº 26/1985 seria um ato que romperia com a ordem constitucional anterior e traria bases para a nova ordem constitucional, momento em que “soluções de compromisso“ tomariam lugar do poder constituinte originário e do poder constituinte derivado e permitiriam respostas ditas “transacionadas”. Avaliando a impossibilidade da autoanistia, Emílio Peluso Meyer avalia que a mesma não poderia representar um pré-compromisso constitucional na medida em que impõe a uma assembléia constituinte uma limitação às gerações futuras em relação aos “dimensionamentos dos seus direitos e acerca das suas principais instituições”. Nesse viés, a construção da identidade de um sujeito constitucional requer obediência aos limites do próprio constitucionalismo, onde as condições para o desenvolvimento de um projeto democrático são os direitos fundamentais, o próprio estado de Direito e um governo limitado (MEYER, 2012).


    A principal conquista para o judiciário foi restaurar um status quo anterior ao regime militar, restabelecendo a inamovibilidade para os juízes e descartar a responsabilidade para o judiciário, promovendo um desequilíbrio (PEREIRA, 2010). Muitos autores propõem uma análise das relações entre judiciário e executivo no estado autoritário para a adequada compreensão da capacidade limitada desses tribunais de atuarem no sentido da salvaguarda do estado democrático. Para Tom Ginsburg, Tamir Moustafa e Anthony Pereira é muito comum que os regimes autoritários utilizem a lei e os tribunais para reforçar o seu poder por meio da manipulação jurídica, se tornando mais fortes e obscurecendo a distinção entre regime de facto e regimes constitucionais (de jure), ao que estabelecem uma clara relação entre repressão e sistema judicial (PEREIRA, 2010). No entanto, os autores partem de metodologias distintas, sendo as funções institucionais do poder judiciário o cerne do estudo de Ginsburg e Moustafa e os aspectos da legalidade autoritária em relação aos crimes políticos o assunto central de Pereira.


    Aqui propomos uma indagação: o poder judiciário é fragilizado nos modelos de estados autoritários? Ginsburg e Moustafa dizem que não. Sobre as funções dos tribunais na política autoritária não é possível afirmar que os tribunais operam como peças de menor importância, acessórias à manutenção do regime autoritário, cumprindo apenas os papéis de defender os interesses das elites governantes e frustrar os esforços de seus oponentes. O que predomina é uma (I) relação complexa, pois em determinadas condições os governantes autoritários delegam a tomada de decisão aos juízes, escolha que acarreta consequências políticas, (II) a utilização de uma instituição democrática para manter o próprio autoritarismo (GINSBURG e MOUSTAFA, 2008).


    Ao adotar o entendimento de Ginsburg e Moustafa de que é falsa a presunção entre os cientistas políticos de que nos regimes autoritários os tribunais servem como mera garantia de seus governantes, e que não possuem influência independente na vida política, procuramos compreender a lacuna existente na literatura jurídica acerca das políticas judiciais nas não-democracias. A realidade dos regimes autoritários pode guardar traços ainda mais complexos de simbiose entre governo autoritário e poder judiciário. Tendo a história chilena como objeto de estudo, Lisa Hilbink demonstra o fracasso dos juízes em defender direitos e princípios legais tanto no regime autoritário quanto no democrático, ao que concentra sua análise nos fatores institucionais e no apoliticismo judicial, despreparados para assumir posições em defesa dos princípios democráticos liberais (HILBINK, 2007).


    Anthony Pereira parte de um estudo comparado entre Brasil, Chile e Argentina para estabelecer as diferenças entre o grau de cooperação entre instituições militares e poder judiciário. Ao contrário da ditadura chilena (1973-1990), caracterizada por um baixo grau de consenso entre as elites civis e militares sobre a forma de funcionamento do poder judiciário, com uma justiça militar autônoma e punitiva em grau elevado, e Argentina (1976-1983) assinalada por um abandono total da simulação legalista pelos militares e estratégia repressiva quase inteiramente extrajudicial, uma “guerra suja” de matriz institucional drástica,11 no quadro do regime autoritário brasileiro (1964-1985) predominava uma relação de intimidade entre as instituições militares e o mundo jurídico. Os militares brasileiros buscaram se legitimar por meio da linguagem do direito, com um alto grau de cooperação, consenso e integração entre o alto oficialato das forças armadas e a magistratura civil. Os procedimentos processuais eram mais lentos e mais públicos, sendo a margem de manobra para os advogados de defesa a mais ampla, os quais conseguiam agir dentro dos limites do sistema (PEREIRA, 2008).


    3. Considerações finais


    Da ditadura brasileira restou um aparato judicial repressivo (e em conluio com o militarismo) construído nos anos de regime militar, não desarmado por completo na passagem para a democracia, assim como não o fora nos moldes da passagem da continuidade jurídica da democracia para o autoritarismo. Como exemplo, os veredictos dos julgamentos políticos brasileiros nunca foram repudiados pelo Estado, mesmo após a transição para a democracia. Algumas das leis na qual esses julgamentos se baseavam, bem como as instituições que processaram e julgaram os acusados ainda existem, vestígios de legalidade autoritária ainda existente no país.


    No Brasil, as instituições que até haviam sido responsáveis por um mínimo de guarida aos direitos e garantias fundamentais no período autoritário passaram à entrave na consolidação da democracia. Tocamos na lógica das hierarquias que se expressam de diferentes maneiras: a Constituição, vértice da atual democracia, fala de um estado democrático de direito, o que não significa uma imediata prática democrática, mas um trabalho cotidiano. A despeito das importantes conquistas sociais alcançadas desde a redemocratização, nos encontramos diante da possibilidade de um judiciário resguardar traços de um regime autoritário de forma bastante similar às práticas do judiciário no período autoritário, a ditadura, só que dessa vez cobertos sob o manto da democracia, posto que a legalidade autoritária não foi enfrentada.


    Examinar a expansão e contração do poder judiciário em geral nos permite estabelecer pontos em comum de como ele opera nessa fluidez entre democracia e ditadura. Ora, se nos encontramos diante de um projeto de edificação da democracia e defesa da Constituição é essencial pensar nos resquícios autoritários que pautam as decisões do Supremo Tribunal Federal.


    BIBLIOGRAFIA


    ALVES JÚNIOR, Luís Carlos Martins. Memória jurisprudencial: ministro Evandro Lins. Brasília: STF, 2009. Disponível em: <http://www.stf.jus.br/arquivo/cms/publicacaoPublicacaoInstitucionalMemoriaJurisprud/anexo/Evandro_Lins.pdf> Acesso em 07 de setembro de 2017.


    ANSALDI, Waldo (Org.). La democracia en América Latina, un barco a la deriva. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2006, p. 29-122.


    AVRITZER, Leonardo.Democracy and the public space in Latin America. Princeton University Press, 2009.


    BRASIL. Brasília: Câmara dos Deputados, 2012. BIBLIOTECA DIGITAL. BARBOSA, Leonardo Augusto de. História constitucional brasileira: mudança constitucional, autoritarismo e democracia no Brasil pós-1964. Disponível em: <http://bd.camara.gov.br/bd/handle/bdcamara/10028>. Acesso em: 02 de setembro de 2017.


    BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Ações Declaratórias De Constitucionalidade 43 e 44. Disponível em: <http://s.conjur.com.br/dl/voto-ministro-barroso-prisao-antes.pdf>. Acesso em 06 de setembro de 2017.


    BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Habeas Corpus 126.292/SP. Relator Teori Zavascki - Pleno - Diário de Justiça Eletrônico, Brasília 17 fev. 2016. Disponível em <http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=10964246>. Acesso em: 07 de setembro de 2017.


    BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Habeas Corpus 84.078/MG. Relator Eros Grau - Pleno - Diário de Justiça Eletrônico, Brasília 05 fev. 2009. Disponível em <http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=608531>. Acesso em: 07 de setembro de 2017).


    CATTONI DE OLIVEIRA, Marcelo Andrade. Democracia sem espera e processo de constitucionalização: uma crítica aos discursos oficiais sobre a chamada “transição política brasileira”. BRASIL. Comissão de Anistia. Ministério da Justiça. Revista Anistia Política e Justiça de Transição. N. 3 (jan./jun. 2010). Brasília: Ministério da Justiça, 2010, p. 200-230.


    CATTONI DE OLIVEIRA, Marcelo Andrade; GOMES, David Francisco Lopes. Constitucionalismo e Dilemas da Justiça. Belo Horizonte: Initia Via, 2014.


    CATTONI DE OLIVEIRA, Marcelo Andrade; GOMES, David Francisco Lopes. Olhar para trás e seguir em frente: a justiça de transição e o projeto constituinte do estado democrático de direito no Brasil. Anais do XX Encontro Nacional do CONPEDI. Belo Horizonte, 2011.


    CATTONI DE OLIVEIRA, Marcelo Andrade; GUIMARÃES, Juarez Rocha. LIMA, Martonio Barreto. ALBUQUERQUE, Newton de Menezes (orgs.). Risco e Futuro da Democracia Brasileira: Entre Direito e Política no Brasil Contemporâneo. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2016.


    CATTONI DE OLIVEIRA, Marcelo Andrade; PATRUS, Rafael Dilly. O poder constituinte no brasil pós-1964: contribuição à problematização da teoria do fenômeno constitucional no limiar entre constitucionalismo e democracia. Revista da Faculdade de Direito da UFMG, n. 63, p. 529-548, 2013.


    COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE. Relatório. Volume I. Brasília: Comissão Nacional da Verdade, 2014. Disponível em: <http://www.cnv.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_1_digital.pdf>. Acesso em: 07 de setembro de 2017.


    GINSBURG, Tom. Judicial review in new democracies: Constitutional courts in Asian cases. Cambridge University Press, 2003.


    GINSBURG, Tom; MOUSTAFA, Tamir. Rule by Law: The Politics of Courts in Authoritarian Regimes. Cambridge: Cambridge University Press, 2008.


    GOMES, Luiz Flávio & MAZZUOLI, Valério de Oliveira. Comentários à Convenção Americana sobre Direitos Humanos (Pacto de San Jose de Costa Rica). 2ª ed. revista, atualizada e ampliada. São Paulo: Revista dos Tribunais, 2009.


    HILBINK, LISA. Judges Beyond Politics in Democracy and Dictatorship. Lessons from Chile. Nueva York, Cambrigde University Press, 2007.


    HIRSCHL, Ran. Towards Juristocracy: The Origins and Consequences of the New Constitutionalism. Cambridge e Londres: Harvard University Press, 2004.


    HIRSCHL, Ran. The judicialization of mega-politics and the rise of political courts. Annu. Rev. Polit. Sci., v. 11, p. 93-118, 2008.


    MEYER, Emilio Peluso Neder. A Decisão no Controle de Constitucionalidade. São


    Paulo: Método, 2008.


    MEYER, Emilio Peluso Neder. Ditadura e Responsabilização: Elementos para uma Justiça de Transição no Brasil. Belo Horizonte: Arraes Editores, 2012.


    MEYER, Emilio Peluso Neder. “Presunção de inocência até a condenação em segunda instância?”. JOTA. Opinião. Disponível em: <http://jota.uol.com.br/presuncao-de-inocencia-ate-a-condenacao-emsegunda-instancia>. Acesso em: 19 fev. 2016.


    MOUSTAFA, Tamir. Law and Courts in Authoritarian Regimes. The Annual Review of Law and Social Science is, v. 10, p. 281-99, 2014. Disponível em: <file:///C:/Users/HP/Downloads/Judicial_review_in_new_democracies_Const%20(1).pdf>. Acesso em 23 de agosto de 2017.


    MOUSTAFA, Tamir. The Struggle for Constitutional Power: Law, Politics, and Economic Development in Egypt Cambridge University Press, 2007.


    PEREIRA, Anthony W. Ditadura e Repressão: o autoritarismo e o estado de direito no Brasil, no Chile e na Argentina. Trad. Patrícia de Queiroz Carvalho Zimbres. São Paulo: Paz e Terra, 2010.


    REPOLÊS, Maria Fernanda Salcedo. A identidade do sujeito constitucional no Brasil: uma visita aos seus pressupostos histórico-teoréticos na passagem do Império para a República, da perspectiva da forma de atuação do guardião máximo da Constituição. Revista da Faculdade Mineira de Direito, v. 10, n. 20, p. 2, 2007.


    SCHINKE, Vanessa Dorneles. Judiciário e Autoritarismo: Regime Autoritário (1964-1985), democracia e permanências. Rio de Janeiro, Editora Lumen Juris, 2016.


    TUSHNET, Mark; KHOSLA, Madhav (Ed.). Unstable Constitutionalism: Law and Politics in South Asia. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.

    


    
      
        1 Doutoranda no curso de pós-graduação da Faculdade de Direito da UFMG. Mestre em Direito Constitucional pela UFMG. Email: nathnbc@hotmail.com

      


      
        2 BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Habeas Corpus 126.292/SP. Relator Teori Zavascki - Pleno - Diário de Justiça Eletrônico, Brasília 17 fev. 2016. Disponível em <http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=10964246>. Acesso em: 07 de setembro de 2017.

      


      
        3 Votaram com o Ministro Relator Teori Zavascki, os ministros Edson Fachin, Luís Roberto Barroso, Luiz Fux, Dias Toffoli, Cármen Lúcia e Gilmar Mendes, vencidos a ministra Rosa Weber e os Ministros Marco Aurélio, Celso de Mello e Ricardo Lewandowski.

      


      
        4 “Nas democracias mesmo os criminosos são sujeitos de direitos. Não perdem essa qualidade, para se transformarem em objetos processuais. São pessoas, inseridas entre aquelas beneficiadas pela afirmação constitucional da sua dignidade (art. 1º, III, da Constituição do Brasil). É inadmissível a sua exclusão social, sem que sejam consideradas, em quaisquer circunstâncias, as singularidades de cada infração penal, o que somente se pode apurar plenamente quando transitada em julgado a condenação de cada qual”. (BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Habeas Corpus 84.078/MG. Relator Eros Grau - Pleno - Diário de Justiça Eletrônico, Brasília 05 fev. 2009. Disponível em <http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=608531>. Acesso em: 07 de setembro de 2017).

      


      
        5 Em abril de 1967 o STF concedeu a ordem de habeas corpus ao paciente descaracterizando um caso de discurso ofensivo e entendendo-o como uso da liberdade de expressão  então falta de justa causa para a ação penal. (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE. Relatório. Volume I. Brasília: Comissão Nacional da Verdade, 2014. Disponível em: <http://www.cnv.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_1_digital.pdf>. Acesso em: 07 de semtembro de 2017, p. 943).

      


      
        6 Código de Processo Penal, Lei nº 12.403/2011, art. 283. “Ninguém poderá ser preso senão em flagrante delito ou por ordem escrita e fundamentada da autoridade judiciária competente, em decorrência de sentença condenatória transitada em julgado ou, no curso da investigação ou do processo, em virtude de prisão temporária ou prisão preventiva”.

      


      
        7 Representado pelo advogado Antônio Carlos de Almeida Castro

      


      
        8 Representada pelos advogados Claudio Lamachia, Lenio Streck, Juliano Breda e André Karam Trindade

      


      
        9 BRASIL. SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. AÇÕES DECLARATÓRIAS DE CONSTITUCIONALIDADE 43 E 44. Disponível em: <http://s.conjur.com.br/dl/voto-ministro-barroso-prisao-antes.pdf>. Acesso em 06 de setembro de 2017.

      


      
        10 No Brasil, Chile e Argentina os regimes militares desses países foram fundados sobre a oposição a movimentos de esquerda e que tinham muito em comum, fortemente ligados à épocas históricas, proximidade geográfica, influências externas e dinãmicas internas esquivalentes. Os três casos são também comparáveis em nível de desenvolvimento econômico, posição no sistema global e tradições culturais de governos autoritários. (PEREIRA, Anthony W. Ditadura e Repressão: o autoritarismo e o estado de direito no Brasil, no Chile e na Argentina. Trad. Patrícia de Queiroz Carvalho Zimbres. São Paulo: Paz e Terra, 2010, p. 239 e ss).

      


      
        11 Os tribunais se envolviam no sistema repressivo apenas para negar pedido de habeas corpus e para servir como camuflagem para o terror estatal. (PEREIRA, Anthony W. Ditadura e Repressão: o autoritarismo e o estado de direito no Brasil, no Chile e na Argentina. Trad. Patrícia de Queiroz Carvalho Zimbres. São Paulo: Paz e Terra, 2010).

      

    

  


  
    SOBRE O ENCONTRO ENTRE QUEER E DECOLONIAL


    Laís Caldeira1 Yara Lima2


    INTRODUÇÃO


    A exploração e violência europeias às suas colônias repercutem em planos diversos, que não materiais, como, por exemplo, na categorização de elementos culturais, como noções de raça e de gênero, ainda na pós-modernidade. Segundo Aníbal Quijano (2000), a colonialidade do poder relaciona elementos culturais numa espécie de cadeia hierárquica de valorização. Desta forma, os saberes e normas propostos pela valoração europeia são postos à frente em detrimento de outros saberes, os não-europeus: os outros.


    A decololialidade enseja um projeto intelectual crítico ao euro-centrismo, buscando a desconstrução deste enquanto norma e enquanto objeto de valoração máxima. Segundo Grosfoguel (2011), a estrutura de pensamento decolonial não propõe somente a insurgência de novos saberes, mas a busca na valorização dos quais foram violentados pelo processo corrosivo da colonização.


    Tangente à visão de mundo colonial opera a visão colonizadora de corpos  sobretudo dos corpos considerados desviantes das variantes tidas como norma no imaginário europeu: corpos negros, corpos das mulheres, à título de exemplo. Maria Lugones (2010), precursora do conceito de colonialidade de gênero, propõe uma nova faceta decolonial ao inserir a perspectiva de dimorfismo sexual  sistema que considera duas formas de ser no mundo: homem e mulher, ambos heterossexuais. Os corpos que desobedecem aos padrões a eles impostos negam a universalidade compreendida no conceito da colonialidade: surgem então questões acerca de seu modelo hetenormativo e sexista.


    No sentido de resistência aos padrões e de assunção de novas possibilidades de gênero e sexualidade, cabe ressaltar a Teoria Queer. Preconizando o questionamento referente à heteronormatividade compulsória, à naturalização do gênero e da sexualidade  pensando nestes como construções sociais historicamente propostas  a Teoria Queer contempla os corpos desviantes da norma posta violentamente pela colonização. A impossibilidade do imaginário social de ir além das binariedades homem/mulher, heterossexual/homossexual, segundo Mikolsci (2009), também é determinante para a marginalização de corpos dissidentes desses padrões. Judith Butler, em sua obra Problemas de Gênero (2003), intersecciona a Teoria Queer ao feminismo  trazendo não mais somente a mulher como sua única contemplada, mas através do conceito de gênero enquanto performance, contemplando os sujeitos do feminismo como sendo aqueles que performam feminilidade. Cabe ressaltar que, após a já referida publicação de Butler, a Teoria Queer popularizou-se, adquirindo diversas significâncias e significados, de forma que obteve, no conhecimento popular, várias formas de ser analisada e interpretada e, portanto, é por vezes considerada como saber subalterno, isto é, não-científico.


    A lógica criada pelo imperialismo e hierarquização do saber  advinda da polarização do mundo entre “nós x eles”, “primeiro mundo x terceiro mundo”, “homens x mulheres”, “negros x brancos”, “ricos x pobres”, “heterossexuais x LGBTIQ+”, “normais x desviantes”  propõe e supõe todo o conhecimento teorizado por europeus e estadunidenses como o molde que define e limita as relações políticas, científicas, éticas, sociais e afetivas a padrões ditados como “certos” e “errados”.


    As relações coloniais, além de reafirmarem a dicotomia do “ser humano”, querendo dizer que não existe apenas um ser humano, mas sim que existe o homem e, subjugado a ele, existe o não-homem, ou seja, a mulher, reforçam também a ideia do homem branco superior e, subjugados a ele, todos os não-brancos (negros, pardos, índios, mestiços etc). A valorização do padrão (homem, branco, masculino e heterossexual) e do seu “oposto” (mulher, branca, feminina e heterossexual) em detrimento das outras manifestações de gênero, cor, performatividade e sexualidade, colocam estes à margem do que é socialmente aceito, que, ao não se adequarem ao padrão posto, são os “marginais e desviantes” da norma.


    Para desmantelar o sistema binário e promover a aceitação dos corpos marginais insurgentes (pessoas negras, gays, trans, cross etc), a Teoria Queer, em conjunto com a Teoria Decolonial, vem com o propósito de criar novos referenciais que reconheçam e assimilem diferenças de forma positiva e horizontalizem as relações, sem a criação de “padrões”, sem a subalternização de determinados setores sociais, sem a estruturação dos mecanismos de poder baseada em preconceitos e na intolerância advindos da soberba europeia.


    Na concepção de Mickelson (1998), “o momento da descolonização  uma descolonização do espírito e da mente para colonizador e colonizado  é referido por um tempo que ainda está por vir.” Desta maneira, pensando na decolonialidade como um processo ainda em formação e não completo, muitas questões podem ser colocadas. O que significaria a interseção entre o pensamento queer e o pensamento decolonial? Como cada uma dessas correntes se complementa na busca de uma sociedade mais igualitária e livre? Em suma, qual seria a potência desse encontro?


    1. QUAL SERIA A POTÊNCIA DESSE ENCONTRO?


    Até meados do século XVII, o trabalho dos anatomistas era realizado a partir da concepção de que se existia apenas um único corpo e, pelo menos, dois gêneros. A partir das disposições de Berenice Bento (2006), conseguimos concluir que, até tornar-se politicamente relevante, ou seja, até tornar-se necessário controlar os corpos “emergentes” na estrutura hierárquica social, as diferenças anatômicas e fisiológicas de distinção de sexos não eram relevantes e para legitimar a diferenciação social entre homens e mulheres usou-se da biologia, respaldada no uso do discurso científico.


    Ao inferir que não há história pré-existente à concepção de gênero usual e “normal” presente em nossa sociedade contemporânea, ou que o arranjo dos corpos no alicerce social é apenas um efeito das normas de gênero impostas, é indispensável, em primeiro lugar, destacar e entender como se produzem e se normalizam os gêneros, ou, na concepção de Tereza De Lauretis (1984), quais são as tecnologias que formam o gênero.


    A teoria feminista, de uma forma geral, faz constantes críticas às explicações naturalísticas que tentam impor explicações acerca de sexo e sexualidade que procuram evidenciar que o significado da existência social feminina vem de algum fator relacionado à sua fisiologia ou que exista alguma essência que preexista ao nascimento do corpo da mulher. Um parecer, que foi muito aceito nos estudos feministas, acerca da desigualdade de gênero incube atributos culturais inventados para a designação e construção do que é masculino e, incube, ao feminino, um oposto de subjugação para estabelecer a ordem da hierarquização social e da diferença dos sexos. Apesar de a dissemelhança ser maior ou menor dependendo da cultura de cada lugar, um ponto é constante: o binarismo entre homem e mulher e a hierarquização destas formas de estar.


    Como já propôs a icônica feminista Simone de Beauvoir (1949), “não se nasce mulher, torna-se mulher”3. Diferentemente do que os investimentos discursivos da sociedade tentam conformizar, acreditamos que o sexo  no sentido anatômico fisiológico do corpo humano  não é algo que possa ser utilizado para fornecer uma descrição estática, imutável e padronizada sobre um sujeito. Acreditamos, porém, que o sexo seja um qualificador dos corpos humanos, que, desde a primeira construção do “corpo-sexuado”, configurou a binaridade dos corpos baseados em sua genitália, marginalizando inclusive os corpos intersexuais e inferindo a esta desnecessária violência, visando encaixá-los nessa categoria binária. Ainda nas disposições de Beauvoir, “ser mulher”  e por extensão, seu oposto e qualquer outro gênero  é um contexto histórico, não um fato natural, predeterminado anteriormente ao nascimento.


    Como propõe Bento (2006), “o corpo é um texto socialmente construído, um arquivo vivo da história do processo de (re) produção sexual” e é nesse processo que ocorre a naturalização de determinados códigos de conduta e a sistematização dos comportamentos que que serão reprováveis, eliminando-os do que é “socialmente aceitável”, colocando todos os indivíduos que não se conformam nesses padrões artificial e politicamente criados, às margens da sociedade. Na tentativa de trazer esses corpos para uma sociedade que seja mais inclusiva e que abranja  ao contrário de excluir  os “desviantes”, começam a ser pensados e teorizados novos saberes, considerados insurgentes, para chegar a uma nova forma de se ver o mundo, sem depender de concepções criadas e impostas há séculos atrás por pessoas interessadas em manter uma coesão social que reafirmasse e garantisse sua posição de poder e controle.


    Pensando em encontros lineares  no sentido de horizontalidade  é possível pensar teorias insurgentes através de uma perspectiva interseccional, mas, ao mesmo tempo, não individualista. Explicamos: sendo elas, simultaneamente, parte e todo de um movimento libertário e igualitário. Diversos são os laços que se formam entre essas teorias e abarcaram os saberes através das múltiplas nuances de compreensão e apreensão das formas ser e estar no mundo, que abrigam os pensamentos porvir; todas estas que se supõem contempladas permitem a análise da conjunção entre a Decolonialidade e a Teoria Queer, que intui identificar as questões relativas à construção política e cultural de gênero versus o desmantelamento da estrutura vigente de regulação e controle de corpos. A partir dessa perspectiva se abrem possibilidades dialogais não hierarquizadas das interrelações tangentes às fronteiras de diversos saberes teóricos sublevados. Não cabe no proposto hierarquizar demandas sociais ou coloca-las em posição de conflito, mas nomear corpos, antes inimagináveis na ótica e visão de mundo eurocêntricas e binárias, visando novos panoramas dialogais e dando-os espaço para existir e serem considerados. Exaltando e explicitando as diferenças e singularidades de cada corpo, de cada gênero, se constrói um campo igualitário organizado em busca de conquistas sociais e democráticas.


    À título de exemplo, exaltam-se figuras tais como a da professora emérita na História da Consciência, envolvida nos estudos semióticos, psicanalíticos, feministas, lésbicos e de Teoria Queer, a italiana Teresa de Lauretis; pioneira, em 1990, a utilizar o termo Queer Theory, dando um novo rumo aos estudos nessa área e trazendo ressignificação ao termo, que antes era usado na língua inglesa com um sentido pejorativo.


    A Teoria Queer trata da heteronormatividade compulsória, isto é, da imposição de padrões heterossexuais aos corpos segundo seus determinantes biológicos (pênis/vagina) e segundo seus determinantes tangentes a sexualidade (heterossexual/homossexual). Portanto, gênero é conceituado como construção histórico-social de um padrão tido como natural.


    A partir dos estudos de Lauretis, muitos outros autores pós-coloniais puderam desenvolver suas teorias em busca do empoderamento de minorias e dos corpos desviantes marginalizados pela sociedade eurocêntrica. No que tange os estudos LGBTIQ+, ressaltamos Judith Butler, filósofa pós-estruturalista estadunidense e uma das principais teóricas atuais a respeito das questões contemporâneas do feminismo, da Teoria Queer, filosofia política e ética.


    Butler, fortemente influenciada por posturas fenomenologistas existencialistas da obra de Sartre, em seus ensaios, explana a irreal solidez da qualificação “mulher” e propõe a busca de um ponto de interrogação da configuração do sujeito, a não requerer uma identificação compulsória e normativa com o sistema binário de denominação dos sexos.


    Ademais, Judith Butler, em sua obra Problemas de Gênero (2003), ao relacionar a Teoria Queer ao feminismo pós-moderno, tratando gênero enquanto performance e contemplar demais sujeitos, para além das mulheres, estende a abrangência de seu projeto, para incluir aqueles que anteriormente eram marginalizados pela sociedade. Desta forma, existências  formas de ser e estar enquanto sujeito  até então ignoradas puderam ser nomeadas e reconhecidas através da tradução simbólica que permitiu que essas pessoas dissessem sobre si e pudessem ser ouvidas. Tratar o gênero enquanto performance é justamente reafirmar o caráter híbrido do ser e, portanto, a possibilidade de trânsito entre as diferentes facetas do feminino e masculino. Tratar o gênero enquanto performance é criar um espaço, antes intraduzível enquanto instância simbólica, entre o que ou quem é nomeado e àquele que dá nome: os corpos considerados marginais dizendo de si, sobre si, para si em um encontro com os outros que antes os subjugavam.


    Não obstante, extremamente preocupado com questões geopolíticas do conhecimento e com a questão decolonial em si, o argentino Walter Mignolo (1995), semiótico e estudioso do processo de colonialidade global, da transmodernidade, do Border-Thinking e da pluriversalidade: é um dos principais autores a expor a lógica colonial de atuação através da predeterminação do que é humano em detrimento dos corpos marginais (mulheres, negros, índios, corpos queer etc). Ademais, Mignolo é veemente ao tratar do conhecimento em si como uma das maiores formas de colonização, ou seja, explicita que, ainda nos dias atuais, mesmo já vivendo em países independentes e soberanos, ainda somos subjugados à colonização europeia que dita as formas de organização do saber que vamos acumular ao longo da vida, que dita quais saberes são importantes de serem repassados e que dita quais saberes são “corretos”.


    Importante ressaltar também o trabalho e as ideias da socióloga política de origem judaica, nascida em Israel, Ronit Lentin: feminista com propostas decoloniais e extensamente publicada nos temas de racismo e imigração em Israel, na Palestina e na Irlanda (país em que vive) e sobre gênero e genocídio. Ela é incisiva em sua fala a respeito da decolonização do saber e da importância do conhecimento advindo de fontes “insurgentes”. Muito enfática sobre a coisificação do corpo da mulher, ela discorre sobre a utilização do corpo feminino como uma “máquina de produção de bebês”, como uma coisa, como um “território disputado” e, aproveitando-se do conceito de homo sacer de Agamben (1995), explicita que na sociedade em que vivemos, a mulher (e todos os corpos marginais) são configurados como o ser que é e será para sempre o servo do Outro.


    Giorgio Agamben, italiano, é muito reconhecido por suas reflexões filosóficas envolvendo seu conceito de homo sacer, o constante Estado de exceção, a politização da vida e sua adaptação da Biopolítica de Foucault, em que entende a biopolítica como marca fundamental de toda a política ocidental e, em tempos contemporâneos, significa a infinita e incessável necessidade de redefinição do limite que segrega o que é incluído do que é excluído dos fenômenos jurídico-políticos. Na perspectiva por nós estudada, o filósofo faz importantes analogias com o Direito arcaico e canônico: o homo sacer de antigamente, que era sancionado sendo deixado à mercê das divindades, que poderiam ser mortos, mas não vingados, que poderiam ser mortos, mas não em cerimônias sagradas, e o atual, que é sancionado por fugir da heteronormatividade e que, apesar de não poder ser sacrificado, caso seja morto, seu assassino não terá que responder por crime algum.


    Nomear e estudar figuras como a alemã por nascimento e estadunidense por escolha, Hannah Arendt, considerada uma das mais importantes pensadoras do século XX, que focou seus estudos na teoria política, na natureza do poder, na democracia direta e nas formas totalitária e autoritária de imposição de poder é de importância categórica. No que tange a Decolonialidade, Arendt é prima em tecer as redes conectivas entre a necessidade imperial, totalitária e autoritária de se moldar as mentes, que são ligadas ao estabelecimento que conhecemos de tudo o que vem da Europa e dos Estados Unidos como o correto a ser seguido e a desvalorização das mentalidades regionais não condizentes com os padrões ditados, que resultam no não-funcionamento das instituições políticas, que na realidade só foram moldadas para funcionar em um seleto número de sociedades.


    E, por fim, Maria Lugones, proponente do conceito de Colonialidade de Gênero. Essa que reafirma a necessidade dos recortes raciais e de gênero como essenciais para a compreensão da opressão aos corpos das mulheres negras. Ainda segundo Lugones, o dimorfismo sexual tangente ao gênero, isto é, assumir que existem duas formas opostas de “ser” enquanto gênero e a heterossexualidade da mulher e do homem como padrão e a exclusão de todos os outros corpos (tidos como desviantes) tem um papel essencial na estruturação do sistema opressor que, à posteriori, subjugará o corpo da mulher como subserviente ao do homem.


    Através de uma pesquisa bibliográfica, embebida em saberes construídos através de muita luta e resistência, é possível analisar os dados obtidos a partir do raciocínio histórico, que inferem a intersecção e interdisciplinaridade entre os ideais propostos pelos pensamentos decoloniais e a emancipação de gênero sugerida pela Teoria Queer. As nomeações sugeridas por esta implicam no reconhecimento, na legitimidade e na ufania de corpos antes subestimados em seus modos de ser e estar e, em contrapartida, na crescente organização e militância do movimento LGBTIQ+, que propõe a exaltação do desejo de terem-se como legítimos. Dispõe-se o atual panorama pós-colonial de insurgência de saberes que antes subestimados e vislumbra-se a conquista de um porvir conduzido há algum tempo por diversos teóricos e pensadores.


    Através destas pensadoras e destes pensadores referenciados, aprendemos e rogamos pela necessidade da mudança na perspectiva epistemológica na lida social em relação às questões de hierarquização dos saberes e de gênero e performatividade e a descentralização do saber antes normativo, visando à horizontalidade da dinâmica e das relações de conhecimentos, das formas de ser e estar no mundo enquanto sujeita e sujeito.


    REFERÊNCIAS


    ALIAGA, Juan Vicente. Relatos desconformes: Teoria Queer, política e arte em um mundo pós-colonial. Disponível em: <http://www.poiesis.uff.br/PDF/poiesis15/Poiesis_15_RelatosDesconformes.pdf>. Acesso em: 7 de Outubro, 2017.


    ARENDT, Hannah. A Mente Humana. Disponível em: < https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/1130009/mod_resource/content/1/A%20condi%C3%A7%C3%A3o%20humana-%20Hannah%20Arendt.pdf >. Acesso em: 7 de Outubro, 2017.


    BENTO, Berenice. A (re) invenção do corpo: sexualidade e gênero na experiência transexual. Rio de Janeiro: Garamond/CLAM, 2006.


    BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 3ª edição, 2016.


    BUTLER, Judith. Performative Acts and Gender Constitution: An Essay in Phenomenology and Feminist Theory. In: Theatre Journal. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, Vol. 40, No. 4, p. 519-531, 1998.


    BUTLER, Judith. Problemas de Gênero. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.


    ESCOBAR, Arturo. 2003. “Mundos y conocimientos de otro modo”: el programa de


    GALLINA, Justina Franchi.Pós-feminismo através de Judith Butler.In: Revista Estudos Feministas. Florianópolis: SciELO, Vol. 14, nº2, 2006.


    GROSFOGUEL, Ramón. Decolonizing Post-Colonial Studies and Paradigms of Political Economy: Transmodernity, Decolonial Thinking, and Global Coloniality. Disponível em: <http://dialogoglobal.com/texts/grosfoguel/Grosfoguel-Decolonizing-Pol-Econ-and-Postcolonial.pdf>. Acesso em: 18 de novembro de 2017.


    HUZIOKA, Liliam et FOLLY, Felipe. Feminismo e pensamento queer-decolonial: propostas para um diálogo. Disponível em: <http://www.idaes.edu.ar/pdf_papeles/Ej11-Huzioka-Folly.pdf>>. Acesso em: 7 de Outubro, 2017. Investigación de modernidad/colonialidad Latinoamericano. Tabula Rasa. (1): 51-86.


    LAURETIS, Teresa De. Alice doesn’t. Blomington: Indiana University Press. 1984.


    LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Disponível em: < https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755/28577> Acesso em: 5 de novembro de 2017.


    MACHADO, João Victor. Para (re)pensar a América Latina: a vertente descolonial de Walter D. Mignolo. Disponível em: <https://espacoeconomia.revues.org/899>. Acesso em: 07 de Outubro, 2017.


    MALDONADO, Nelson. 2007. Walter Mignolo: una vida dedicada al proyecto decolonial. Nómadas. (26): 187-194.


    MICKELSON, Karin. Rhetoric and rage: third world voices in international legal discourse. Wisconsin International Law Journal, v. 16, n. 2, p. 353-419, 1998. Disponível em: <https://commons.allard.ubc.ca/cgi/viewcontent.cgi?referer=https://www.google.com.br/&httpsredir=1&article=1226&context=fac_pubs>. Acesso em: 8 de novembro de 2017.


    MIGNOLO, Walter. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no horizonte conceitual da modernidade. Disponível em: < https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2591382/mod_resource/content/1/colonialidade_do_saber_eurocentrismo_ciencias_sociais.pdf>. Acesso em: 7 de Outubro, 2017.


    MISKOLCI, Richard. A Teoria Queer e a Sociologia: o desafio de uma analítica da normalização. Sociologias, Porto Alegre, ano 11, no 21, jan./jun. 2009, p. 150-182.


    PEREIRA, Pedro Paulo Gomes. Queer decolonial: quando as teorias viajam. Disponível em: <https://www.researchgate.net/profile/Pedro_Pereira27/publication/283346487_Queer_decolonial_quando_as_teorias_viajam/links/56353cdf08aeb786b702c4c2/Queer-decolonial-quando-as-teorias-viajam.pdf> . Acesso em: 7 de Outubro, 2017.


    QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Disponível em: <http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/veiculos_de_comunicacao/NOR/NOR0237/NOR0237_02.PDF>. Acesso em: 7 de Outubro, 2017.

    


    
      
        1 Laís Caldeira é graduanda em Direito pela PUC-MG Praça da Liberdade. Ademais, integra o Grupo de Estudos Teoria Crítica de Direito, coordenado pelo professor Lucas Gontijo. E-mail: caldeiralais@outlook.com.

      


      
        2 Yara Lima é graduanda em Direito pela PUC-MG Praça da Liberdade. Ademais, integra o Grupo de Estudos Teoria Crítica de Direito, coordenado pelo professor Lucas Gontijo. E-mail: y.wra3@gmail.com.

      


      
        3 Grifo nosso.

      

    

  


  
    AUTORES


    Andityas Soares de Moura Costa Matos


    André Ricci de Amorim


    Bruno Morais Avelar Lima


    Bruno Morais Avelar Lima


    Bárbara Nascimento de Lima


    Carolina Costa Resende


    Dandara Tamires Castro Rosa


    Douglas Carvalho Ribeiro


    Douglas Carvalho Ribeiro


    Fausy Vieira Salomão


    Felipe Campos Von Sperling


    Fernanda Nigri Faria


    Gabriela Porto Ciarlini


    Igor Alves Noberto Soares


    Isabela Bernardes Moreira Lopes


    Jacopo Martire


    Jorge Eduardo Douglas Price


    José Luiz Quadros de Magalhães


    José Mário Chaves


    João Ronaldo Ribeiro


    Laís Caldeira


    Liberio Uiagumeareu


    Lucas de Alvarenga Gontijo


    Marcos Paulo da Silva Oliveira


    Mariana Ferreira Bicalho


    Mhardoqueu G. Lima França


    Najara Cristiane dos Santos


    Nathalia Brito de Carvalho


    Rafael Geraldo Magalhães Vezzosi


    Robert Augusto de Souza


    Sérgio Lima


    Sílvia Gabriel Teixeira


    Thiago César Carvalho dos Santos


    Victória Venâncio Silva


    Yara Lima

  


  [image: ]

OEBPS/Images/FOLHAS_1.png
CONGRESSO INTERNACIONAL
SOBRE DEMOCRACIA,
DECOLONIALIDADE
E DIREITOS HUMANOS

[ORGS.]
BARBARA NASCIMENTO DE LIMA
LUCAS ALVARENGA GONTIJO

MARIANA FERREIRA BICALHO





OEBPS/Images/PAG4_Congresso internacional_011018_Enzo.png
Copyright © 2018, D'Placido Editora. Editora D'Placido

Copyright © 2018, Os atores. Av. Brasil, 1843, Savassi
Editor Chefe Belo Horizonte — MG .
Pldcido Arraes Tel.: 3132612801 ! editora

(EP30140-007 ~ D'PLACIDO
Produtor Editorial
Tales Leon de Marco WWW.EDITORADPLACIDO.COM.BR
Capa, projeto grafico
Enzo Zagueu

Todos os direitos reservados.

Diagramacéao Nenhuma parte desta obra pode ser reproduzida,
Bdrbara Rodrigues da Silva por quaisquer meios, sem a autorizagdo prévia

do Grupo D'Placido.

(atalogagdo na Publicagdo (CIP)
Ficha catalogrdfica

Congresso Internacional sobre Democracia, Decolonialidade e Direitos Humanos.
LIMA, Barbara Nascimento de; GONTIJO, Lucas de Alvarenga; BICALHO,
Mariana Ferreira [Orgs.] -- Belo Horizonte: Editora D'Placido, 2018.

384 p.
ISBN: 978-85-60519-25-5

1. Direito. 2. Direito Constitucional. 3. Direitos Humanos. 1. Titulo.

(DD341.2 (Du342.7

D’PLACIDO

%
@ Rodapé EZ

D'PLACIDO





OEBPS/Images/1.png
CONGRESSO INTERNACIONAL
SOBRE DEMOCRACIA,
DECOLONIALIDADE
E DIREITOS HUMANOS

[ORGS.]
BARBARA NASCIMENTO DE LIMA
LUCAS ALVARENGA GONTIJO

MARIANA FERREIRA BICALHO

editora
W D"PE‘ACIDO





